
CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  1 
 

CCHHÁÁNNHH  PPHHÁÁPP  
HOẰNG PHÁP – GIÁO DỤC – VĂN HỌC PHẬT GIÁO – TIN TỨC PHẬT SỰ 

Email: baivochanhphap@gmail.com  |  Website:  chanhphap.us  /  chanhphap.org  /  chanh phap.net 
 
 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Chủ nhiệm: HT. Thích Nguyên Siêu 

Thủ quỹ:  Ni sư Thích Diệu Tánh  

Chủ bút:   Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư tôn đức Tăng Ni và 
văn thi hữu tán đồng chủ trương của Chánh 
Pháp.   
Trình bày:   Tâm Quang 

Hình bìa: 123clicks.com 

  

LIÊN LẠC: 
• Bài vở:   baivochanhphap@gmail.com 

•  Quảng cáo / Phát hành: 
  (714) 266-4171 

• Chi phiếu ủng hộ xin ghi: 
CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 

Garden Grove, CA 92840 

hoặc Zelle số phone: 714.266.4171 

(Memo ghi “Ủng hộ CP” -  
xin gọi hoặc nhắn tin trước khi zelle)  

* 

Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật vẫn 
được tuyên dương và lưu truyền bởi hàng đệ tử 
xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải thoát và giác ngộ 
cho những ai học hỏi và thực hành đúng đắn. 
Chánh Pháp ấy là thuốc hay, nhưng bệnh mà 
không uống thì chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong 
kinh Di Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động như sau: “Thể hiện 
lòng đại bi, Như Lai đã nói Chánh Pháp ích lợi một 
cách cứu cánh. Các thầy chỉ còn nỗ lực mà thực 
hành… Hãy tự cố gắng một cách thường trực, tinh 
tiến mà tu tập, đừng để đời mình trôi qua một 
cách vô ích, và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 
Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới thiệu 
đạo Phật đến với mọi người. Ước mong pháp mầu 
của Phật sẽ được lưu chuyển qua những trang 
báo nhỏ này, mỗi người sẽ tùy theo căn tánh và 
nhân duyên mà tiếp nhận hương vị.   
 

Nguyệt san Chánh Pháp là báo biếu, không trả 
nhuận bút cho bài vở gửi đăng. Quý văn thi hữu 
nào muốn có nhuận bút xin ghi rõ “có nhuận bút” 
và địa chỉ liên lạc để tòa soạn quyết định. Bài gửi 
đăng xin đánh máy sẵn và gửi bằng electronic file 
qua email:  

baivochanhphap@gmail.com  
 

Trân trọng cảm ơn. 

 

Báo Chánh Pháp số 165, tháng 08 năm 2025, do Thiền Viện Chánh Pháp (Oklahoma, OK) và Brodard Chateau, Brodard 
Restaurant & Bamboo Bistro ủng hộ ấn phí. Kính nguyện quý tự và chư phật-tử được hưng long, an lạc để hoằng truyền 
và hộ trì Phật Pháp. 

 

• THƯ TÒA SOẠN, trang 2 

• TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI (Diệu Âm lược dịch), trang 3 

• MONG MANH (thơ Phổ Đồng), trang 6 

• NHỮNG ĐÓNG GÓP TO LỚN CỦA CÁC HỌC GIẢ ANH QUỐC CHO 
NỀN PHẬT GIÁO ÂU-MỸ, t.t. (HT. Th. Trí Chơn), trang 7 

• GIÁO DỤC NGƯỢC DÒNG NƯỚC XOÁY (Nguyên Siêu), tr. 10 
• QUI ẨN VỚI HOA... (thơ Trần Hoàng Vy), trang 13 
• ĐẠI CƯƠNG KINH PHÁP HOA (HT. Thích Thiện Siêu), trang 14 
• NGHỆ SĨ HÀNH (thơ Lý Thừa Nghiệp), trang 19 
• SƠ QUÁT VỀ CHỮ “SỢ” THEO DUY THỨC HỌC (Khánh Hoàng), 

trang 20 
• TRĂM ĐIỀU BÍ NGỮ (thơ Thy An), trang 25 
• TỨ CÚ LỤC BÁT “BÀN TAY” (thơ Vĩnh Hữu Tâm Không), tr. 29 
• CHÁNH TRÍ GIẢI THOÁT (Nhóm Áo Lam), trang 30 
• QUÁN ĐỀ MỤC “6 NỘI-NGOẠI XỨ” TRONG KINH TỨ NIỆM XỨ (TN 

Hằng Như), trang 32 
• NHỮNG MÙA XƯA (thơ Quy Hồng), trang 33 
• TƯỜNG TRÌNH ĐẠI HỘI THƯỜNG NIÊN LẦN THỨ I NHIỆM KỲ V 

(2024-208) (TT. Thích Thiện Long), trang 34 
• SỐNG TRONG NHÀ LỬA (Nguyên Giác), trang 39 
• CHO NGÀY TINH KHÔI, MỘNG SEN (thơ Tịnh Bình), trang 40 
• VẲNG TIẾNG CHUÔNG CHÙA (TM Ngô Tằng Giao), trang 41 
• TAN GIỮA VÔ BIÊN (thơ Thụy Sơn), trang 45 
• TINH HOA TRÍ THỨC VIỆT ĐỒNG HÀNH CÙNG PHẬT GIÁO DÂN 

TỘC (Đinh Ngọc Tư), trang 46 
• TRUYỆN CỰC NGẮN (Steven N), trang 48 
• HẾT TRĂM NĂM, THUYỀN TRÔI (thơ Diệu Viên), trang 49 
• CON NGƯỜI KHÔNG HOÀN HẢO NHƯNG CÓ THỂ HOÀN THIỆN 

(Tuệ Uyển Nhi), trang 50 
• SỨ MỆNH HOẰNG PHÁP CỦA GĐPTVN TẠI HOA KỲ (Tâm Thường 

Định), trang 51 
• NGHI THỨC RA TRƯỜNG VÀ CĂN TÍNH PHẬT MÔN (Lôi Am), tr. 53 
• CẢNH GIÁC VỚI BỆNH TẬT (BS. Nguyễn Ý Đức), tr. 55 

• BỒ ĐỀ NGUYÊN THIỀU (Tiểu Lục Thần Phong), trang 58 
• NÊN KÍNH TRỌNG NGƯỜI GIÀ CẢ ĐỨC HẠNH (Truyện cổ Phật 

Giáo), trang 60 

• CỞI TRÓI tập 2 – chương 17, t.t. (truyện dài Vĩnh Hảo), tr. 61 

• MÙA AN CƯ – NGÀY KHÁNH TUẾ CÒN ÔN NGÀI (TN Diệu Như), 
trang 67 

• TẠO PHƯỚC BẰNG TẤM LÒNG VÀ HỌC ĐỨC KHIÊM TỐN (TL Đào 
Mạnh Xuân), trang 69 

• THE STORY OF KISAGOTAMI (Daw Tin), trang 67 
•  

•

SỐ 165 - 08.2025 
 

mailto:baivochanhphap@gmail.com


CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  2 
 

 
 
 
 
 
 
 

DÒNG SỐNG 
 

 
Dòng sống, trôi như một dòng sông; đổ xuống như một thác nước. 
Tương tự ở tính cách, không phải nơi thực tế. Vì thực tế dòng sông hay thác nước có khi 

ngưng chảy, khô cạn. Còn tính cách của dòng sống là sự liên tục, nối tiếp, từ quá khứ đến hiện 
tại, từ hiện tại đến tương lai. 

 
Hãy nói về dòng sống trong một ngày. Mở mắt thức dậy buổi sáng. Ai ngủ đêm qua, 

không dặn dò gì mà sáng nay cũng thức dậy. Người đêm trước và người sáng nay là một hay là 
hai? Có cái gì đó giữ cho sự liên tục, nối kết giữa người đêm trước với người sáng nay. Nếu 
không có tiếp nối, người ngủ đêm trước sáng nay sẽ không thức dậy, hoặc thức dậy từ một 
người nào khác, hoàn toàn không giống với người đêm qua. Thức dậy vẫn giống, vẫn biết mình 
là mình, hôm nay sẽ làm gì, trong nhà ngoài ngõ đều biết mình, không ai thắc mắc gì. Chính vì 
không khác, chứng minh người đêm qua và người đêm nay, cùng một dòng sống. 

 
Hãy nói về dòng sống trong một đời. Dòng sống này bắt đầu từ lúc sinh ra và sẽ kết thúc 

khi chết. Một con người được đặt tên, được nuôi nấng dạy dỗ, tin và sống tự nhiên với cái tôi 
được đặt tên ấy suốt bao nhiêu năm. Ăn uống, ngủ nghỉ, học hành, yêu đương, làm việc... từ 
lúc thanh niên đến lão niên, cùng là một con người, một dòng sống ấy. Nhân dạng dù có thay 
đổi: tươi tắn, trẻ trung, mạnh khỏe, bệnh hoạn, già yếu; tâm lý dù có đổi khác: hăng say, 
bồng bột, chững chạc, trầm tĩnh, mệt mỏi... cái tôi vẫn mặc nhiên (hay khư khư) cho rằng đây 
là tôi, là một con người với nhân dáng và cá tính riêng, không giống ai khác, suốt một đời, tôi 
là tôi. Cái tôi ấy trải qua bao chặng đường gập ghềnh nhục-vinh, thăng-trầm trong đời, đầy 
những hỉ, nộ, ái, ố; đầy hạnh phúc, khổ đau để tranh sống, để tồn tại. Nhưng rồi cái tôi ấy cuối 
cùng cũng nhận biết cuộc sống này cũng sẽ chấm dứt một ngày nào đó. 

 
Hãy nói về dòng sống trong nhiều đời, từ quá khứ mơ hồ không biết đầu mối, từ vị lai 

mông lung không biết chỗ cùng tận. Có người cho rằng đời sống này chẳng qua chỉ là một ngẫu 
nhiên: sinh ra, tìm cách hưởng thụ hạnh phúc, tránh né mọi khổ đau, sau đó biến mất, không 
để lại dấu vết gì. Có người cho rằng cuộc sống bắt đầu từ đời này và khi chấm dứt, linh hồn sẽ 
được bất tử nơi thiên đường hay địa ngục tùy theo niềm tin và cách sống. Cũng có người cho 
rằng cuộc sống này, cái tôi nhỏ bé này giống như một giọt nước bị giam trong cái vỏ cứng của 
tự ngã, sẽ trở về với đại dương nếu có thể đập vỡ chính cái vỏ ấy (1). Theo nhà Phật, dòng 
sống ấy, là một tập hợp, tích lũy của vô số hạt giống (chủng tử) thiện và ác, liên tục sinh-diệt 
tiếp nối từ đời này qua đời kia. Nó không thường hằng, vì liên tục thay đổi (sinh-diệt trong từng 
sát-na, và sinh-diệt trong từng thọ mạng); nó cũng không đoạn diệt, vì diệt rồi lại sinh. Nhân 
sinh ra quả rồi nhân diệt, quả sinh ra từ nhân rồi quả lại trở thành nhân để sinh ra quả khác, 
cứ vậy liên tục tiếp nối, nên không có gì thường hằng, cũng không có gì đoạn diệt mất. (2) 

 
Dòng sống ấy, có thể gọi là A-lại-da, Tàng thức (thức thứ 8 theo Duy-thức học), được ẩn 

dụ bằng hình ảnh luôn chuyển động của dòng nước chảy (hằng chuyển như bộc lưu) (3). Thức 
này có công năng duy trì các hạt giống không để tiêu mất và nó duy trì một cách bền vững từ 
đời này qua đời kia, từ vô thủy đến vô chung (3). Ở đây không dám lạm bàn về cách làm thế 
nào để chuyển hóa tất cả phiền não thành trí tuệ, để Tàng thức trở thành Đại viên Kính trí (4); 
cũng không dám đặt câu hỏi triết học là ai, chủ thể nào duy trì, kiểm soát sự tương tục sinh-
diệt của dòng sống. Chỉ nói thật đơn giản, cụ thể về dòng sống của mỗi chúng ta. 

Tàng thức không thể hiểu sơ sài là dòng sống. Nhưng hãy cứ xem dòng sống là dòng lưu 
chuyển của Tàng thức, đem triết thuyết cao sâu khó hiểu vào đời sống  thường nhật của chúng 

 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  3 
 

 
 
 

 
ta. Dòng lưu chuyển ấy vốn như nhiên, bình đẳng, không thiên vị; nó cưu mang tất cả những 
hạt giống thiện-ác, phiền não tham lam, sân hận, si mê hay tâm bồ-đề, lòng từ bi, khiêm 
nhẫn, độ lượng; và khi nó trôi qua đời này, chúng ta có cơ hội gạn lọc, thanh tẩy, bỏ đi những 
điều nhơ nhớp xấu xa, phát triển những điều thiện lành. Sự thanh lọc này làm cho dòng sống 
trong sạch, cao khiết, đẹp đẽ hơn; mang lại nhiều an vui hạnh phúc hơn cho chúng ta và cho 
người khác. Liên tục làm việc ấy từng giờ, từng ngày bằng hành động và lời nói cụ thể, chứ 
không phải chỉ qua sự gạn lọc của ý thức. Nghĩa là hãy tránh suy nghĩ, nói năng và làm những 
điều xấu ác, bất lợi; tận tụy thực hành những điều lợi ích thiết thực cho tha nhân. 

 
Trở lại với dòng sống trong một ngày, một đời và nhiều đời. Hôm nay, một ngày đẹp với 

những việc thiện, với tâm an lành. Sáng mai, vẫn là con người thiện lành hôm trước thức dậy 
với tâm an lành và những việc thiện chờ đón. Một đời hay nhiều đời sau cũng thế: rời khỏi đời 
này bước qua đời sau tợ như trải qua một giấc ngủ, người đêm trước và người hôm sau vẫn 
trong cùng một dòng sống. Chúng ta có khả năng quan sát, chuyển hóa, làm phong phú thêm 
cho dòng sống ấy ngay trong hiện tại; không cần băn khoăn ngày mai hay đời sau ta sẽ như 
thế nào. Bởi vì dòng sống ấy, hôm nay đẹp, ngày mai tiếp tục đẹp. 

 
___________ 
 
(1) Tiểu ngã và Đại ngã (Atman và Brahman). Lý thuyết của Upanishad/Veda, Ấn giáo. 
(2) Thành Duy-thức Luận, Pháp sư Huyền Trang dịch từ Phạn sang Hán, Hòa thượng Tuệ 

Sỹ dịch Việt và chú thích.  
(3) 恒轉如瀑流 Hằng chuyển như bộc lưu: hằng chuyển như dòng nước chảy. Mời đọc một 

trích đoạn từ Luận Thành Duy-thức do HT Tuệ Sỹ dịch: “Tính chất của nó bền vững, duy trì 
chủng tử không để cho tiêu thất... 

... Tính thể của thức này là sự xuất sinh của quả và sự tàn diệt của nhân trong từng sát na 
kể từ thời vô thủy. Quả sinh, cho nên nó không phải đoạn; nhân diệt, cho nên nó không phải 
thường. Phi đoạn phi thường là lý duyên khởi. Do đó, tụng nói, thức này hằng chuyển như 
dòng chảy.” 

(Luận Thành Duy-thức, Chương II, A-lại-da Thức, Tuệ Sỹ dịch chú. Viện Cao Đẳng Phật 
Học Hải Đức Nha Trang, Ban Tu Thư Phật Học 2547 – 2003) 

(4) “Đại Viên Kính Trí (S: ādarśa-jñāna, 大圓鏡智), một trong 4 Trí (Đại Viên Kính Trí 
[大圓鏡智], Bình Đẳng Tánh Trí [平等性智], Diệu Quan Sát Trí [妙觀察智] và Thành Sở Tác Trí 
[成所作智]) của đức Phật, chỉ trí tuệ của đức Phật có thể ánh hiện một cách như thật tất cả các 
pháp. Giống như cái gương tròn, lớn, loại trí tuệ này trong sạch, tròn đầy, có thể phản chiếu 
tất cả hình tượng; Mật Giáo gọi nó là Kim Cang Trí (金剛智). Theo Duy Thức Tông, sau khi 
thành Phật, phiền não chuyển biến thành trí tuệ. Trí tuệ Phật này được chia thành 4 loại, trong 
đó, loại thứ tư (tức A Lại Da Thức [s: ālaya-vijñāna, p: ālaya-viññāṇa, 阿賴耶識]) sẽ chuyển 
biến thành Thanh Tịnh Trí, tức Đại Viên Kính Trí này.” (Từ điển Phật học Online)  

 
 

Photo: 

ReneGossner 

(Pixabay.com) 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  4 
 

  
 

 
 

 
DIỆU ÂM lược dịch 

 
ẤN ĐỘ: Diễn viên Richard Gere 
mừng sinh nhật thứ 90 của Đức 

Đạt lai Lạt ma 
Ngày 6-7-2025, tài tử điện 

ảnh Mỹ Richard Gere là một trong 
số hàng ngàn tín đồ Phật giáo dự 
lễ kỷ niệm sinh nhật lần thứ 90 
của Đức Đạt lai Lạt ma tại Ấn Độ. 

Gere, một Phật tử thực hành 
từ năm 1978, đã hôn tay nhà lãnh 
đạo tinh thần Tây Tạng một cách 
tôn kính tại sự kiện này, được tổ 
chức tại Dharamshala - trụ sở của 
chính phủ Tây Tạng lưu vong. 

Ngôi sao Hollywood, 75 tuổi, 
trước đó đã lên bục phát biểu và 
tuyên bố đây là “ngày hoan hỉ” để 
“kỷ niệm cuộc đời phi thường này”. 

Gere là khách viếng thường 
xuyên đến Dharamshala trong 
nhiều thập niên và là người ủng hộ 
trung thành của Phong trào Độc 
lập Tây Tạng, một tổ chức phi lợi 
nhuận ủng hộ nền độc lập của Tây 
Tạng khỏi Trung Quốc.  

Ông cũng là người đồng sáng 
lập tổ chức phi lợi nhuận về văn 
hóa và giáo dục Ngôi nhà Tây Tạng 
Hoa Kỳ / Tibet House US, có trụ sở 
tại Thành phố New York, và là Chủ 
tịch Hội đồng quản trị của Chiến 
dịch quốc tế vì Tây Tạng. 

(Daily Email – July 7, 2025) 
 

Richard Gere và Đức Đạt lai Lạt 
ma trong lễ kỷ niệm sinh nhật lần 
thứ 90 của ngài tại Ấn Độ (photo: 

2025) 
Photos: Daily Email 

INDONESIA: Lễ tụng Tam 
Tạng Kinh tại khu đền thờ 

Borobudur, thu hút hơn 2,000 
Phật tử 

Tổng cộng có 2,007 Phật tử 
tham gia Lễ tụng kinh Tam Tạng 
Indonesia (ITC) 2025 và Ngày Đại 
Pháp Phật lịch 2569 tại Công viên 
Lâm Tì Ni, nằm trong quần thể 
Đền thờ Borobudur ở Quận 
Magelang, Trung Java. 

Chủ tịch ủy ban tổ chức sự 
kiện, Tonny Coasan, đã thông báo 
tại Magelang vào thứ sáu 4-7 rằng 
chương trình sẽ diễn ra từ ngày 4 
đến ngày 6-7-2025. 

Kể từ năm 2015, Lễ tụng kinh 
Tam Tạng Indonesia đã trở thành 
một truyền thống hàng năm, thu 
hút Phật tử từ cả Indonesia và 
nước ngoài đến Đền Borobudur. 

Năm nay, những người tham 
gia quốc tế bao gồm các tín đồ từ 
Cam Bốt, Thái Lan, Tích Lan, Miến 
Điện, Tân Gia Ba, Mã Lai, Úc, Hoa 
Kỳ và Vương quốc Anh. 

(ANTARA – July 4, 2025) 

Lễ tụng kinh Tam Tạng năm 2025 
tại khu đền thờ Borobudur, 

Indonesia 
Photo: ANTARA 

 
 
 
Poster Thông báo của ACLS về 
Loạt sách Phật giáo Toàn cầu Mới 
Photo: buddhistdoor.net 
 

HOA KỲ: Loạt sách “Phật giáo 
toàn cầu” mới dành cho các 

Học giả đầu sự nghiệp 
Hội đồng các Hiệp hội Học 

thuật Hoa Kỳ (ACLS), hợp tác với 
Quỹ Gia đình Robert H. N. Ho 
Global và Nhà xuất bản Đại học 
Yale, đã công bố ra mắt “Phật 
giáo Toàn cầu”, một loạt sách mới 
dành riêng để thúc đẩy lĩnh vực 
nghiên cứu Phật giáo.  

Loạt sách này sẽ là nền tảng 
để xuất bản những cuốn sách đầu 
tiên của những người được trao 
giải của Chương trình Nghiên cứu 
Phật giáo của Quỹ Gia đình Robert 
H. N. Ho, dựa trên nghiên cứu 
được hỗ trợ bởi các học bổng và 
khoản tài trợ của chương trình. 

Loạt sách nói trên sẽ có các 
chuyên khảo bằng tiếng Anh 
khám phá các truyền thống Phật 
giáo trong các giai đoạn lịch sử và 
khu vực địa lý. 

Dự án này được thực hiện 
thông qua sự hỗ trợ liên tục của 
Quỹ Gia đình Robert H. N. Ho 
Global, vốn gần đây đã mở rộng 
khoản tài trợ 7.5 triệu US$ cho 
ACLS. Khoản tài trợ nói trên hỗ 
trợ nhiều sáng kiến khác nhau - 
từ học bổng luận án và sau tiến sĩ 
đến hội thảo học thuật và cố vấn 
học thuật - nhằm mục đích thúc 
đẩy mạng lưới toàn cầu mạnh mẽ 
của các học giả nghiên cứu Phật 
giáo đang nổi lên hiện nay 

(Buddhistdoor Global – July 
4, 2025) 
 

 

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  5 
 

MIẾN ĐIỆN: 23 người trú ẩn 
tại tu viện Phật giáo ở Sagaing 

thiệt mạng trong vụ không 
kích 

Ngày 11-7-2025, tại khu vực 
Sagaing, miền Trung Miến Điện, 
một cuộc không kích nhằm vào 
một tu viện Phật giáo đã khiến ít 
nhất 23 người đang trú ẩn trong 
khuôn viên tu viện thiệt mạng. 

Vụ không kích trong đêm nhằm 
vào tu viện ở làng Lin Ta Lu, thị 
trấn Sagaing, đã khiến khoảng 30 
người khác bị thương, trong đó có 
10 người đang trong tình trạng 
nguy kịch - theo một thành viên 
của nhóm kháng chiến, 

Người này cho biết 23 thường 
dân, bao gồm 4 trẻ em, đã thiệt 
mạng sau khi một phản lực cơ 
chiến đấu ném bom vào khoảng 1 
giờ sáng xuống một tòa nhà trong 
tu viện của làng, nơi có hơn 150 
người từ các làng lân cận đang trú 
ẩn để tránh giao tranh trong khu 
vực trong những tuần gần đây. 

Quân đội không bình luận về 
vụ việc tại tu viện này, nằm cách 
thành phố Mandalay khoảng 
35km về phía tây bắc. 

(The Telegraph Online – July 
12, 2025) 

Một tòa nhà trong tu viện Phật 
giáo tại khu vực Sagaing, Miến 

Điện bị quân đội chính phủ không 
kích 

Photo: The Telegraph Online 
 

NGA: Lãnh đạo Phật giáo tại 
Nga bị kết án 8 năm tù vì bài 

đăng phản chiến 
Một tòa án ở Moscow đã kết án 

Ilya Vasilyev - nhà lãnh đạo Phật 
giáo người Nga và là thiền sư tông 
phái Tào Động - 8 năm tù vì bài 
đăng trên Facebook năm 2022 
phản đối các hành động quân sự 
của Nga tại Ukraine.  

Ông là nhà lãnh đạo Phật giáo 
nổi tiếng thứ hai lên tiếng phản 
đối chiến tranh, sau khi Telo Tulku 
Rinpoche - Lạt ma cao cấp nhất 
của nước cộng hòa Kalmykia - lên 
tiếng phản đối chiến tranh và sau 
đó rời khỏi Nga. 

Vasilyev, một lập trình viên 
máy tính 50 tuổi và là giám đốc 
Trung tâm Thiền Moscow, đã bị 
kết án vì cáo buộc phát tán 
“thông tin cố ý sai lệch” về Lực 
lượng Vũ trang Nga. 

Từ tháng 6 năm 2024, Vasilyev 
đã bị giam giữ tại Nhà tù 
Matrosskaya Tishina ở Moscow, 
nơi ông tiếp tục thiền định, đọc 
kinh sách và duy trì liên lạc với 
các Phật tử đồng đạo. 

(Buddhistdoor global – July 10, 
2025) 

Thiền sư Ilya Vasilyev tại tòa 
Photo: forum 18.org 

 
HOA KỲ: 84000 sẽ tổ chức Hội 
thảo trực tuyến về Pháp thoại 

với Thượng tọa Geshe Dorji 
Damdul 

84000: Dịch Lời Đức Phật, 
một sáng kiến phi lợi nhuận toàn 
cầu do Dzongsar Jamyang 
Khyentse Rinpoche - vị Lạt ma, 
tác giả và là nhà làm phim nổi 
tiếng người Bhutan - sáng lập, đã 
thông báo rằng họ sẽ tổ chức một 
buổi giảng Pháp trực tuyến với 
Thượng tọa Geshe Dorji Damdul.   

Có tựa đề “Trí tuệ để vượt qua 
ngục tù của tâm thức”, hội thảo 
trực tuyến này sẽ được tổ chức 
vào ngày 27-7-2025 để đánh dấu 
lễ hội cát tường Chokhor Duchen. 

Chokhor Duchen là một trong 
4 lễ hội Phật giáo lớn theo âm lịch 
Tây Tạng, rơi vào ngày 4 tháng 6 
âm lịch. Lễ hội này kỷ niệm ngày 
Đức Phật chuyển Pháp luân lần 
đầu tiên sau khi đạt giác ngộ. 
Năm 2025 này, lễ Chokhor 

Duchen rơi vào ngày 28-7. 
84000: Dịch Lời Đức Phật là 

một dự án dài hạn nhằm dịch 
thuật và xuất bản tất cả các kinh 
điển còn sót lại được lưu giữ bằng 
ngôn ngữ Tây Tạng cổ điển -
70,000 trang Kangyur (dịch lời 
của Đức Phật) trong 25 năm và 
161,800 trang Tengyur (những 
bản chú giải về giáo lý của Đức 
Phật do các bậc thầy và học giả 
Phật giáo Ấn Độ vĩ đại biên dịch) 
bằng tiếng Tây Tạng trong 100 
năm. 

(Buddhistdoor Global – July 
12, 2025)  

 

Poster của Hội thảo trực tuyến về 
Pháp thoại với Thượng tọa Geshe 

Dorji Damdul 
Photo: buddhistdoor.net 

 
 

HÀN QUỐC: Trưng bày các kiệt 
tác Phật giáo thời Cao Ly và 
Triều Tiên hồi hương từ Nhật 

Bản 
Một bộ tranh quý hiếm về 

“Thập Điện Diêm vương” từ đầu 
triều đại Triều Tiên/Joseon (1392-
1910), gần đây được thu hồi từ 
Nhật Bản, đã được trưng bày tại 
Bảo tàng Cung điện Quốc gia Hàn 
Quốc ở Seoul vào thứ Ba, 8-7-
2025.  

Cùng ngày, tại đây cũng diễn 
ra buổi trưng bày “Bản sao chép 
Kinh Hoa Nghiêm, Tập 22” từ 
triều đại Cao Ly/Goryeo (918-
1392).  

Các bức tranh Phật giáo và 
bản kinh sách nói trên đã được trả 
lại sau những nỗ lực của Cục Di 
sản Hàn Quốc và Quỹ Di sản Văn 
hóa Hàn Quốc Hải ngoại. 

(The Korea Times – July 8 , 
2025)  

 
 
 
 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  6 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MONG MANH 
 
Từ vô thỉ ta luân hồi cát bụi 
Vẫn miệt mài bám lấy cõi trần gian 

Vẫn hít thở âm thầm yêu cuộc sống  
Trần gian ơi nghe cát bụi mơ màng. 
 

Theo khát vọng ta trầm luân gót mỏi 
Đếm đường dài vết cũ bụi chưa tan 

Ngoảnh mặt lại khói sương mờ phong kín 

Đường qua đi mất dấu tự phương ngàn. 
 

Ta rong ruỗi lạc loài theo nắng sớm 

Cùng mưa chiều tan nát mộng dưới chân 

Đất khẽ gọi con gió chiều đi vắng 

Về tự tình đưa tiễn mộng nghìn năm. 
 

Nghe tan vỡ từ vô thường hoa nở 

Nắng nghìn năm trưa buồn lạ trong hồn 

Chiều ủ rũ qua nắng tàn trăng hiện 

Từng giọt vàng rơi cõi đất mông lung. 
 
Vẫn hiện thực qua sắc màu biến đổi 
Chuyện trăng tàn nhớ bóng ráng chiều phong 

Tựa hơi thở buồn vui nào biết nổi 
Cả một đời qua sinh diệt thời gian. 
 

Chợt một sớm rảnh rang nhìn đất thở 

Đá cựa mình nghe dao động không gian 

Như hoa đớm hạt nắng vàng ảo hóa 

Giọt mong manh từng giọt đẹp vô ngần.  
 

Theo duyên hiện hóa thân vào vô tận 

Duyên trùng trùng cho đến mãi vô chung. 
 
 

PHỔ ĐỒNG 
 

Bộ tranh “Thập Điện Diêm vương” 
có niên đại từ đầu triều đại Triều 

Tiên/Joseon (1392-1910) 

 
Một trang từ Bản sao chép Kinh 
Hoa Nghiêm phiên bản thời Chu, 

Tập 22” từ triều đại Cao 
Ly/Goryeo (918-1392) 

 
Photos: 

koreajoongangdaily.joins.com 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  7 
 

 
 

NHỮNG ĐÓNG GÓP TO LỚN 

CỦA CÁC HỌC GIẢ ANH QUỐC 
CHO NỀN PHẬT GIÁO ÂU-MỸ 

 

HT. Thích Trí Chơn 
 
 
 

ANANDA METTEYYA 
(1872-1923) 

 

 
U Ananda Mitria (Allan Bennett – British man who 

became a Buddhist Monk in Burma) Ahuja 339 
(Source: Chasing Chinthes) 

 
  
     Ðại Ðức Ananda Metteyya, tục danh là Charles 
Henry Allan Bennett, sinh ngày 8 tháng 12 năm 
1872 tại Luân Ðôn (Anh Quốc). Thân sinh ông là 
một kỹ sư điện tử, nhưng ông lại thích học môn 
hóa học. Ngay từ nhỏ, ông đã chối bỏ không chịu 
theo đạo Thiên Chúa là tôn giáo mà thân mẫu ông 
rất ngưỡng mộ, và tự tuyên bố mình như người 

không bao giờ có thể tin tưởng vào những điều phi 
lý, phản khoa học.    
     Năm 1890, vừa đúng 18 tuổi, nhờ đọc thi phẩm 
nổi tiếng của Edwin Arnold (1832-1904), cuốn “Ánh 
Sáng Á Châu” (The Light of Asia), ông bắt đầu biết 
đến Phật Giáo như một triết lý nhiệm mầu, mở ra 
trước mắt ông một khung trời chân lý mới lạ.   
  
     Từ đó, ông phát tâm tìm đọc nghiên cứu các 
kinh sách Phật Giáo hiện đang phát hành tại Anh 
quốc lúc bấy giờ.    
     Năm 1898, ông qua Tích Lan (Ceylon) như một 
Phật tử tự nguyện đi theo con đường của đức Phật. 
Tại đây, ông bắt đầu tìm học Phật Pháp với các nhà 
sư và học giả Phật tử danh tiếng của Tích Lan. Năm 
1901, lần đầu tiên ông thuyết giảng về “Tứ Diệu 
Ðế” tại Colombo và bài pháp này về sau đã được in 
thành sách. Trong thời gian ở Tích Lan, ông nghĩ 
đến việc sẽ hướng dẫn một phái đoàn Phật Giáo 
sang hoằng pháp tại nước Anh, và ông nhận thấy 
rằng muốn thành công, người đại diện phái đoàn 
phải là một vị Tăng.   
      Do đó, ông quyết định xuất gia. Ông qua Miến 
Ðiện đầu tiên đến trú tại Akyab, tỉnh Arakan, sau 
tới ở thành phố Rangoon (Ngưỡng Quang), và tại 
đây, ông cảm thấy là nơi thích hợp nhất cho việc tu 
tập, hành đạo tương lai của ông.    
     Tháng 12 năm 1901, ông chính thức xuất gia, 
thọ 10 giới Sa Di, và năm sau, vào ngày trăng tròn 
(21-05-1902), ông thọ đại giới Tỳ Kheo. Ban đầu 
ông lấy pháp hiệu Ananda Maitriya, sau đổi theo 
danh từ Pali là Metteyya. Trong ngày lễ xuất gia 
đầu tiên tại Miến Ðiện, Ðại Ðức Ananda Metteyya 
đã phát biểu:    
     “Sau khi trở thành Tăng sĩ, công việc cần làm 
trước nhất mà tôi đã dành hết thì giờ và hy sinh 
cuộc sống của tôi để theo đuổi, thực hiện là tìm 
cách truyền bá Phật Giáo, chân lý của đạo Từ Bi tại 
các nước Tây Phương và thành lập tại đó một giáo 
hội của Tăng Già”.    
     Nhằm thực hiện chương trình hoằng pháp tại 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  8 
 

các quốc gia Âu Châu, Ðại Ðức Metteyya đã tìm 
cách liên lạc, tiếp xúc với nhiều học giả Phật tử tại 
Anh, Ðức quốc và Hoa Kỳ, với mục đích tiến tới việc 
thành lập một “Hội Phật Giáo Quốc Tế” 
(International Buddhist Society) ban đầu hoạt động 
tại Ðông Phương và sau mở rộng truyền qua các 
nước Tây Phương.    
     Trong phiên họp đầu tiên của Hội này, tổ chức 
vào ngày 15 tháng 3 năm 1903, ban tổ chức cuộc 
họp đã giúp soạn thảo, duyệt xét bản nội quy, các 
điều lệ và bầu cử các thành viên để điều hành mọi 
công việc của Hội. Ðại Ðức Ananda Metteyya được 
bầu giữ chức tổng thư ký và Dr. E.R. Rost làm thư 
ký danh dự (Honorary Secretary). Ngoài ra còn có 
một số nhân vật được mời làm hội viên danh dự 
như thi hào Edwin Arnold, ông bà giáo sư T. W. 
Rhys Davids (1843-1922) cùng nhiều học giả Phật 
tử, danh tăng Tích Lan và Miến Ðiện. Chỉ vài tháng 
sau khi Hội thành lập, một cuộc hội thảo đã được 
tổ chức tại Rangoon với 300 người tham dự, và các 
tổ chức Phật Giáo khắp nơi trên thế giới đã gửi thư 
về bày tỏ sự tán thán, ủng hộ nhiệt tình.    
     Công tác quan trọng của Hội bấy giờ là cho phát 
hành tờ tam cá nguyệt san “Buddhism” (Phật Giáo) 
nhằm phổ biến rộng rãi những tin tức, sinh hoạt 
của Hội đến các Phật tử hội viên tại Anh quốc và 
nhiều quốc gia khác trên toàn thế giới. Số đầu tiên 
ấn hành vào tháng 9 năm 1903, dày 200 trang, 
trong đó có đăng bài thơ của thi hào Edwin Arnold, 
và chính ông ta đã hỷ cúng phần lớn tịnh tài để in 
số báo này. Mặc dù tờ tạp chí “Phật Giáo” 
(Buddhism) ấn hành chỉ được có 6 số, nhưng nội 
dung lẫn hình thức của nó đã gây ảnh hưởng to 
lớn, và chiếm một địa vị trọng yếu trong lịch sử 
văn học Phật Giáo bấy giờ. Một trong những người 
viết bài thường xuyên cho tạp chí này là Tỳ Kheo 
Silicara (1872-1951), vị Tăng người Anh.    
     Nhằm chuẩn bị giúp đỡ cho phái đoàn của Ðại 
Ðức Metteyya từ Miến Ðiện sang nước Anh hoằng 
pháp, Hội Phật Giáo Anh Quốc và Ái Nhĩ Lan (The 
Buddhist Society of Great Britain and Ireland) được 
thành lập với cuộc họp đầu tiên tổ chức vào ngày 
26 tháng 11 năm 1907. Dr. Rhys Davids được bầu 
làm hội trưởng, giáo sư T. Mills phó hội trưởng và 
đạo hữu J. E. Ellam giữ chức tổng thư ký Ban Trị Sự 
của Hội. Hội này hoạt động đến năm 1923, và được 
thay thế tiếp tục bởi Hội Phật Giáo (The Buddhist 
Society) tại Luân Ðôn (London) hiện nay. Sau khi 
thành lập, Hội rất vui mừng đón nhận tin về phái 
đoàn của Ðại Ðức Metteyya chuẩn bị sẽ sang Anh 
quốc truyền bá chánh pháp.    
     Tháng 12 năm 1907, trong phiên họp thường 
niên của Hội Phật Giáo Quốc Tế (International 
Buddhist Society) tại Rangoon, Ðại Ðức Metteyya 
thông báo về việc thành lập một chi nhánh của Hội 
này tại nước Anh, và quyết định gửi một phái đoàn 
sang Luân Ðôn hoằng pháp trong thời gian từ 
tháng 5 đến tháng 10 năm 1908. Tháng 4 năm 
1908, với tư cách tổng thư ký của “Hội Phật Giáo 

Quốc Tế” tại Rangoon, Ð.Ð. Ananda Metteyya 
hướng dẫn một phái đoàn gồm có nữ Phật tử Hla 
Oung, thủ quỹ, và người con trai của bà là đạo hữu 
Ba Hla Oung cùng với vợ của ông ta sang Anh 
Quốc. Vé tàu thủy khứ hồi của Ð.Ð. Metteyya từ 
Miến qua Anh do bà Hla Oung hỷ cúng. Chương 
trình hoằng pháp của phái đoàn tại Anh quốc đã 
được thông báo trước.    
     Ngày 23 tháng 4 năm 1908, các thành viên 
trong Hội Phật Giáo Anh Quốc cùng với phóng viên 
nhà báo đã ra bến cảng Luân Ðôn để tiếp đón phái 
đoàn của Ðại Ðức Metteyya. Ngay khi phái đoàn 
vừa đến Anh Quốc, Hội Phật Giáo tại đây đã phải 
gặp vài khó khăn cần giải quyết. Trước hết, theo 
luật Phật chế, nhà Sư không đuợc phép ở cùng chỗ 
với phái nữ, cho nên Dr. Rost đã phải thuê hai căn 
nhà nhỏ tại Barnes gần Luân Ðôn để một cái dành 
riêng cho Ð.Ð. Metteyya cư trú. Nhà Sư Nam tông 
cũng không được dùng bữa quá ngọ và nằm ngồi 
giường cao nên Hội đã phải dọn giường ngủ cho đại 
đức ngay trên sàn nhà.    
     Hơn nữa, nhà Sư lại không được phép giữ tiền, 
do đó Ðại Ðức Metteyya khi cần đi hoằng hóa ở 
đâu, phải có thiện nam tháp tùng chứ không thể đi 
một mình, để có ai cúng dường tịnh tài hay đại đức 
muốn mua sắm vật dụng gì thì Phật tử đó sẽ tiếp 
nhận giùm hoặc trả tiền giúp thay cho ngài.    
     Chưa hết, thêm điều rắc rối khác là dân chúng 
tại Anh quốc thời ấy rất ngạc nhiên, nghĩ như điều 
quái gỡ dị kỳ trong một xã hội vật chất Tây 
Phương, khi nhìn thấy chiếc y vàng bằng vải thô sơ 
của Ð. Ð. Metteyya đang mặc, nên họ đã xầm xì 
phê bình chỉ trích, bàn ra tán vào, thêm thắt lời nọ 
tiếng kia. Bởi vậy mà để tránh sự tò mò dòm ngó 
của dân chúng, Hội Phật Giáo phải sắp xếp cho 
Ð.Ð. Metteyya dùng xe ngựa hoặc tắc-xi (taxi) làm 
phương tiện di chuyển khi cần đến dự các phiên 
họp Phật giáo hay thuyết giảng tại bất cứ nơi nào 
trong thành phố Luân Ðôn bấy giờ.    
     Vào lúc ấy Ðại Ðức Ananda Metteyya 36 tuổi, có 
hình dáng cao, mảnh khảnh, hiền lành và đạo mạo. 
Cặp mắt sâu thẳm, đầu cạo tóc, nói lên sự tu hành 
khắc khổ, nghiêm trì giới luật của ngài. Ðặc biệt với 
giọng nói từ hòa khiến mọi người đều có cảm tình 
khi lần đầu tiên mới gặp Ðại Ðức Ananda.    
     Ngoài sự thông bác giáo lý đức Phật, Ðại Ðức 
còn rất am tường các bộ môn khoa học hiện đại với 
óc suy luận sắc bén, tất cả được kết hợp để tạo ra 
cho đại đức trở thành một nhân vật rất đặc biệt. 
Một ký giả, sau khi tiếp xúc với đại đức đã viết: 
“Con người có một bộ óc toán học toàn hảo, là một 
trong những người hiểu biết nhiều về khoa học mà 
tôi chưa từng gặp từ trước đến nay”.    
     Nhưng điều rất tiếc không may bởi đại đức là 
con người hay đau ốm. Lúc 18 tuổi, đại đức đã mắc 
bịnh suyễn kinh niên. Cơn bệnh này đã dày vò, 
hành hạ làm suy yếu thân thể trong suốt cuộc đời 
của Ðại Ðức. Khi còn trẻ, để làm giảm bớt những 
cơn ho kéo dài khổ sở, đại đức đã dùng thuốc hê-rô-in (heroin) bào 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  9 
 

chế bằng mọt-phin. Loại thuốc này đã tàn phá rất 
nhiều đến cơ thể của đại đức.    
     Những lúc không bị cơn suyễn hành hạ, đại đức 
rất hăng say tham gia mọi công tác hoằng pháp lợi 
sanh. Qua thư từ hoặc bằng những cuộc tiếp xúc 
trực tiếp, đại đức đã quy tụ được nhiều Phật tử trí 
thức, và học giả có nhiệt tâm ủng hộ việc phát 
triển Phật Giáo tại Anh quốc.    
     Những Phật tử đầu tiên tham gia, giúp đỡ phái 
đoàn truyền bá chánh pháp của đại đức Ananda là 
gia đình ông Francis J. Payne cùng với vợ và các 
con. Ngoài ra còn có Dr. Edward Greenly cũng đã 
góp phần to lớn vào công việc hoằng pháp của đại 
đức Metteyya.    
     Sau hơn năm tháng ở lại Anh Quốc giảng truyền 
Phật Giáo cho đủ mọi tầng lớp dân chúng, ngày 2 
tháng 10 năm 1908, Ðại Ðức Ananda Metteyya 
cùng với Dr. Rost, từ bến cảng Liverpool đã đi tàu 
thủy trở về Rangoon. Ký giả một tờ báo ấn hành tại 
Rangoon đã đến phỏng vấn ít lâu sau khi đại đức 
về tới Miến Ðiện, và ký giả bài báo đã viết: “Tỳ 
Kheo Ananda bày tỏ rất hài lòng về mọi công tác 
hoằng pháp mà đại đức đã thực hiện”.    
     Tuy nhiên, hài lòng thì có, nhưng hoàn toàn 
thỏa mãn như nguyện ước thì chưa. Lý do bởi sức 
khỏe của đại đức ngày càng yếu kém vì bệnh suyễn 
hành hạ; còn tài chánh thì kiệt quệ, và số Phật tử 
tại Anh quốc bấy giờ thực tâm muốn tìm hiểu giáo 
lý đức Phật cũng bị giới hạn.    
     Mặc dù vậy, đại đức vẫn không nản chí. Trong 
bức thư ngỏ gửi cho Phật tử tại Anh Quốc (Open 
letter to the Buddhists of England) vào tháng 12 
năm 1908, Ðại Ðức đã kêu gọi tất cả những người 
hâm mộ giáo lý đức Phật nên tích cực ủng hộ cho 
Hội Phật Giáo Quốc Tế tại Luân Ðôn (London). Ðại 
Ðức cũng nhiệt tâm bày tỏ cho thấy rằng giáo lý 
cao siêu và giải thoát của đức Phật thực sự rất cần 
thiết cho dân chúng Tây Phương lúc bấy giờ.    
     Ðại Ðức vẫn nuôi ý định có dịp sẽ trở sang Anh 
Quốc hoằng pháp lần nữa, nhưng nỗ lực muốn thực 
hiện điều đó không dễ dàng vì lý do sức khỏe suy 
yếu và tài chánh eo hẹp của đại đức.    
     Tháng 12 năm 1913, Dr. Rost thực hiện cuộc 
giải phẫu lấy sạn trong mật cho đại đức, và vài 
tháng sau tin từ Rangoon cho biết sức khỏe của đại 
đức có khá hơn đôi chút.    
     Tháng 5 năm 1914, một biến cố đau buồn nhất 
đã xảy ra là tin tức cho biết sức khỏe của đại đức 
ngày càng xuống dốc thê thảm. Nguồn hy vọng 
duy nhất để cứu vãn là đại đức cần tìm đến nơi nào 
có khí hậu tốt hơn Rangoon để tỉnh dưỡng một thời 
gian lâu dài.    
     Các Phật tử sau đó nhận thấy cần thu xếp sớm 
càng tốt để đại đức có thể qua sống chung với bà 
chị của đại đức bấy giờ đang ở California, Hoa Kỳ. 
Hay tin người chị sắp sang Anh Quốc, cho nên các 
đạo hữu đã sắp đặt cho đại đức gặp bà chị tại 
Liverpool để cả hai sẽ cùng đi California.    
     Các Phật tử tại Rangoon đã vận động quyên 

tiền cúng vé tàu thủy cho đại đức từ Rangoon sang 
Anh Quốc. Nhưng vì đại đức phải đi một mình, 
không ai có thể đi theo để giữ tiền cho đại đức theo 
đúng luật Phật chế, cho nên đại đức buộc lòng phải 
hoàn tục mặc Âu phục để qua Anh quốc, sau mười 
hai năm xuất gia sống đời Tăng sĩ. Sau khi đến 
Liverpool vào tháng 5 năm 1914 (vừa đúng 42 
tuổi), đại đức sống chung với các đạo hữu trong 
Hội Phật giáo địa phương.    
     Ngày 12 tháng 9 năm 1914, khi tàu của bà chị 
từ California đến Anh quốc, các Phật tử đã tiễn đưa 
đại đức ra bến tàu để gặp mặt và cùng với người 
chị đi Hoa Kỳ. Nhưng rất tiếc vì đang đau bệnh 
nặng, cho nên đại đức không được sở di trú Mỹ cho 
phép đến New York trong tình trạng sức khỏe tồi tệ 
như thế.    
     Cuối cùng, bà chị đã rời phòng ngủ ra ngoài để 
gặp thăm đại đức lần đầu tiên sau nhiều năm xa 
cách. Rồi người chị buộc lòng trở lên tàu để một 
mình đi Hoa Kỳ, còn đại đức Ananda đành phải ở 
lại. Vài tháng sau, đệ nhất thế chiến bùng nổ tạo 
thêm nhiều khó khăn cho mọi sinh hoạt Phật sự địa 
phương.        
     Không rời Anh Quốc được, các Phật tử đã giúp 
đỡ sắp xếp cho đại đức cư trú tại Battersea. Trong 
thời gian này, mặc dù bệnh tình của đại đức ngày 
càng tăng thêm, đại đức vẫn cố gắng hoạt động, 
góp phần vào sự phát triển Phật Giáo tại Luân Ðôn.    
     Ðại Ðức viết bài thường xuyên cho tờ “The 
Buddhist Review” của Hội Phật Giáo ở đây và sau 
đó làm chủ bút cho tạp chí này. Nhưng rất tiếc đến 
năm 1923, hội đã ngưng hoạt động và tờ báo cũng 
đình bản.    
     Ðầu tháng 3 năm 1923, bệnh tình của đại đức 
sắp tiến đến giai đoạn kết thúc, hết phương chạy 
chữa. Vào ngày 9 tháng 3 năm 1923, đại đức đã 
viên tịch, hưởng thọ 50 tuổi. Hiện diện trong giờ 
phút từ trần vĩnh viễn ra đi, bên cạnh đại đức có 
đạo hữu Francis Payne và một số các Phật tử khác.    
     Cố bác sĩ C. A. Hewavitarane đã phát tâm cúng 
tiền mua phần mộ trên lô đất rộng 15 feet vuông 
tại Modern Cemetery làm nơi an nghỉ cuối cùng của 
đại đức. Tham dự lễ an táng có rất đông thân hữu 
và các Phật tử trong Hội Phật giáo địa phương. 
Nhiều vòng hoa và hương thơm được mọi người 
mang đến đặt trên mộ của đại đức để tri ân, tưởng 
nhớ vị tăng sĩ đầu tiên đã góp phần to lớn vào công 
cuộc truyền bá chánh pháp của đức Thế Tôn tại 
Anh quốc.    
     Ðại Ðức Ananda Metteyya là bút giả của các tác 
phẩm: 
     1. An Outline of Buddhism (Phật Giáo Ðại 
Cương) ấn hành đầu tiên năm 1910 và được in lại 
trong tạp chí “The Theosophist” số tháng 4-5 năm 
1911.   
     2. The Wisdom of the Aryas (Trí Tuệ của dân 
tộc Aryas) xuất bản tháng 01 năm 1923.    
  



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  10 
 

 
 

Con người sống ở đời, bất cứ tầng lớp nào, dù 
vua quan, tể tướng triều đình, thi nhân, triết gia, 
học giả, hay bác nông phu, người ngư phủ chài lưới 
nắng xám mồ hôi, họ luôn có kinh nghiệm sống 
cho chính cái nghề của mình, và có kinh nghiệm 
qua cái nghề nuôi trọn đời mình đó – nhất nghệ 
tinh nhất thân vinh. Nhưng đây là kinh nghiệm việc 
làm, sự hoạt dụng của thế 
gian, ngõ hầu gặt hái được 
sự lợi ích cho tự thân, gia 
đình... mà xây dựng một 
đời phồn vinh hạnh phúc. 
Còn cái kinh nghiệm sống 
chết của sự tu tập người 
xuất trần đầu Phật thì 
sao? Có giống như cái kinh 
nghiệm của thế nhân. Cái 
kinh nghiệm thấy sao nói 
vậy, giải quyết tức thời, 
bằng một thứ tình cảm, 
nhất thời bộc phát, hay 
thâm trầm nhiều tháng 
năm đợi chờ trong thế giới 
nhị nguyên. 

Trong Tương Ưng Bộ 
Kinh, Tập I.A (Bản Pali-
Việt) Kinh Bộc Lưu nói như 
thế này: 

“Một thời Thế Tôn ở 
Savatthi (Xá Vệ). Jetavana 
(Thắng Lâm) tại vườn ông Anathapindta (Cấp Cô 
Độc). 

Rồi một vị Thiên, khi đêm đã dần tàn, với 
nhan sắc thù diệu, chói sáng toàn vùng Jetavana, 
đi đến Thế Tôn, sau khi đảnh lễ Thế Tôn rồi đứng 
một bên. Đứng một bên, vị Thiên ấy bạch Thế 
Tôn.” Đây là đoạn kinh văn giáo đầu cho toàn bộ 
nội dung kinh. Đoạn kinh văn này đã biểu tỏ tinh 
thần giáo dục là con người phải biết có lễ phép; 
biết chào hỏi; biết giữ lấy phận mình đang ở đâu. 
Mình là ai. Người đối diện với mình là ai; phải có 
tâm kính trọng được thể hiện ra bên ngoài; phép 
lịch sự tối thiểu. Chứ không phải trong sự giao tiếp 
hằng ngày, mình gặp ai cũng giống như ai; gặp 
nhau rồi trố mắt nhìn mà không có phép lịch sự, xã 
giao, quí kính có thể là chắp tay chào, đứng dậy tỏ 

thái độ vui tươi. Dù là sự sinh hoạt gia đình, cha 
mẹ, con cái cũng phải thể hiện tinh thần giáo dục 
này: “Thưa Ba Mẹ, con đi học về. Mời Ba Mẹ dùng 
cơm với chúng con... Đây chính là tinh thần giáo 
dục: “Tiên học lễ hậu học văn” mà bất cứ nơi đâu, 
nếu muốn đời sống người có tôn ti trật tự, có tình 
có nghĩa thì phải giữ lấy cái học “công dân đức dục” 

này. 
Vị Thiên đến, trước 

tiên là đảnh lễ đức Thế 
Tôn. Đảnh lễ đức Thế Tôn 
là tỏ lòng kính trọng, bậc 
tối tôn, tối quí; bậc Vô 
Thượng Chánh Đẳng 
Chánh Giác. Con cháu 
trong gia đình, chào hỏi 
ông bà, cha mẹ, là những 
bậc sanh thành dưỡng dục 
ra mình; mình cần phải 
biểu tỏ tinh thần hiếu thảo 
này. Đây là bổn phận trách 
nhiệm giáo dục tự thân, 
hay đánh thức chính mình. 
Sau khi đảnh lễ đức Thế 
Tôn rồi đứng qua một bên, 
hay ngồi xuống một bên, 
quì xuống một bên chắp 
tay trang nghiêm, rồi bạch 
đức Thế Tôn. Dung nghi ấy 
đã cho chúng ta thấy tấm 

lòng chân thành, dung mạo đoan trang. Từ ý nghĩ 
đến cử chỉ đều hiện bày rõ nét nhất tâm, chí thiết. 
Xong như thế đó, rồi mới thưa thỉnh đức Thế Tôn. 
Còn thông thường con người chúng ta, như ông bà 
nói: “Chưa đi đã chạy, chưa nói đã cười.” Thiếu đi 
tinh thần tự trọng, đối với người đối diện. Do vậy 
mà chúng ta phải học, học tinh thần giáo dục này, 
để thân và tâm được đoan chánh, nội tâm và ngoại 
thân được hợp nhất với nhau, tạo thành một dáng 
dấp, hình hài có nghi, có lễ, có quí, có kính. Rồi vị 
Thiên bạch với đức Thế Tôn như thế này:  

“Thưa Tôn Giả, làm sao Ngài vượt qua bộc 
lưu.”  

Đức Phật trả lời: 
“Không đứng lại, không bước tới, Ta vượt khỏi 

bộc lưu.” 

 

GIÁO DỤC NGƯỢC DÒNG NƯỚC XOÁY 
(Kinh Bộc Lưu) 

Nguyên Siêu 
 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  11 
 

Vị Thiên hỏi tiếp: 
“Làm sao không đứng lại, không bước tới, Ngài 

vượt khỏi bộc lưu?” 
Đức Thế Tôn trả lời: 
“Này Hiền giả, khi Ta đứng lại, thời Ta chìm 

xuống. Này Hiền giả, khi Ta bước tới, thời Ta trôi 
giạt; do vậy, này Hiền giả, không đứng lại, không 
bước tới, Ta vượt khỏi bộc lưu.” 

Ở đây chúng ta hiểu nghĩa của hai chữ “bộc 
lưu” là dòng nước xoáy, dòng nước cuộn ngầm. 
Dòng nước trên mặt thấy phẳng lờ, nhưng sâu 
thẳm dưới lòng nước thì cuồn cuộn sức xoáy mãnh 
liệt, nếu vật gì rơi vào trung tâm cuộn nước xoáy 
ấy sẽ bị cuốn hút, nhận chìm. Tinh thần giáo dục 
này, đức Thế Tôn dạy: ‘Không đứng lại. Không 
bước tới.” Đây là tinh thần giáo dục “Bất nhị.” 
Không đứng lại, cũng không bước tới. Vì đứng lại 
hay còn có bước tới là còn bị hãm nịch trong cái 
tương đối, cái đối đãi, cái có năng, và có sở. Cái có 
ngã và có pháp, có ta và người. Cái “Ngã tướng. 
Cái nhơn tướng. Cái chúng sanh tướng. Cái thọ giả 
tướng.” Trên tiến trình tu chứng, hành giả phải 
buông xả, đã không lầm chấp rồi mà còn phải thấy 
rõ thực chất của các pháp là không. Chơn không. 
Tánh không. Nhơn duyên không. Thật tướng 
không. Do vậy, bước tới là còn thấy có người bước 
tới và thấy có chỗ để bước tới. Đứng lại cũng vậy, 
còn thấy có người đứng và có chỗ để đứng, rơi vào 
phạm trù nhị nguyên đã đành mà còn bị dính mắc, 
trói buộc trong tự ngã và ngã sở. Vì ngũ uẩn không 
có tự ngã. Nếu chỉ đơn thuần là sắc, thì sắc không 
thể đứng lại, cũng không thể bước tới. Thọ, tưởng, 
hành, thức cũng vậy. Từ đó, chúng ta thấy rõ ràng 
là vô ngã. Đã vô ngã thì lấy cái gì để đứng lại và 
lấy cái gì để bước tới. Nếu có cũng chỉ là giả danh 
mà có, chứ không phải thực có. Vậy cái năng đã 
không thực có, thì làm sao có cái sở thực có được. 
Cái sở là bộc lưu. Cũng không luôn. Năng không. 
Sở không, thì đâu có cái đứng lại và cái bước tới. 
Vượt thoát cái lưới nhị nguyên – đôi bờ. Ấy là cái 
thù diệu của giáo pháp, cái chứng đắc của bậc 
thánh không hai mà cũng không một. Được vậy 
mới không bị dòng bộc lưu nhận chìm. Như đã nói 
ở trên, tu như thế nào để không còn thấy có tướng 
ngã, tướng nhơn, tướng chúng sanh, tướng thọ giả, 
được như vậy thì sẽ không bị dòng bộc lưu nhận 
chìm, ngoài ra sẽ bị nhận chìm hết vì còn thấy bốn 
tướng đó. Dòng đời như một dòng sông, cứ trôi 
chảy và cứ lặn hụp. Dòng đời ấy có nhiều hương 
thơm và vị ngọt; có nhiều hoạn nạn và khổ đau; có 
nhiều giàu sang và nghèo khó... Con người sống 
không rơi vào lãnh vực này thì cũng rớt vào lãnh 
vực nọ. Dòng đời như một dòng sông có đủ nước 
trong và nước đục, có đủ lúc lên ghềnh, xuống 
thác, có lúc êm đềm trong mát, nên thơ, nhưng 
cũng có lúc sóng dậy ba đào nhận chìm tất cả. Con 
người sống trong dòng đời ấy, nào danh văn lợi lộc; 

nào quyền quí cao sang; nào tiếng tăm chức tước; 
hay bản ngã và cái tôi. Nếu cái tôi không được đáp 
ứng, cái sở thuộc của tôi mất đi thì buồn, thì hận, 
thì oán, thì trách, đau thương tủi hờn... ấy là bị 
dòng sông nhơn ngã, danh lợi nhận chìm, hay dòng 
sông ngũ dục: tài, sắc, danh, thực, thùy nhận 
chìm. Do vậy, cuộc sống con người rất lao lung, vì 
do ngũ dục ấy mà ba chìm bảy nổi chín lênh đênh. 
Khi ở đầu ghềnh, lại có lúc nơi cuối bãi, áo rách tả 
tơi, đầu bù tóc rối, lang thang một kiếp luân hồi. 
Như lời ta thán của nhà thơ Vũ Hoàng Chương: 

“Trông ra bến hoặc bờ mê 
Ngàn thu nửa chớp bốn bề một phương 
Ta van cát bụi bên đường 
Dù nhơ dù sạch đừng vương gót này 
Để ta tròn một kiếp say.” 
Hay là: 
“Trải qua một cuộc bể dâu 
Những điều trông thấy mà đau đớn lòng.” 
Truyện Kiều – Thi hào Nguyễn Du. 
Hoặc nữa: 
“Gót danh lợi bùn pha sắc xám 
Mặt phong trần nắng nám mùi dâu.” 
Thực trạng của dòng đời là vậy, nên nơi đây, 

kinh Bộc Lưu cho một kinh nghiệm sống; một kinh 
nghiệm tu tập; một kinh nghiệm thực chứng là 
không hệ lụy với hình danh sắc tướng – không 
đứng lại, không bước tới, Thế Tôn vượt khỏi bộc 
lưu. 

Rồi vị Thiên nói tiếp, qua nội dung kệ tụng: 
“Từ lâu, con mới thấy 
Bà la môn tịch tịnh 
Không đứng, không bước tới 
Vượt chấp trước ở đời.” 
Từ lâu, quả thật từ lâu. Từ lâu từ bảy đời chư 

Phật trong quá khứ: Tỳ Bà Thi Phật, Thi Khí Phật, 
Tỳ Xá Phù Phật, Câu Lưu Tôn Phật, Câu Na Hàm 
Mâu Ni Phật, Ca Diếp Phật, đến Thích Ca Mâu Ni 
Phật, đức Thế Tôn hôm nay, bây giờ chúng ta mới 
đọc kinh Bộc Lưu để thấy tinh thần giáo dục toàn 
diện; giáo dục con người; tu để thăng tiến trên lộ 
trình giải thoát mà lộ trình ấy là trung đạo. Một lộ 
trình mà không thiên vào hai cực đoan khổ hạnh ép 
xác và thọ lạc hưởng thụ. Hai cực đoan này chỉ 
mang đến cho con người sự khổ đau, sầu muộn và 
diệt vong. Còn đối với ai có một tâm hồn tịch tịnh, 
biết rũ bỏ, không cố chấp, biết buông thả, không 
trói buộc, thì vị đó không đứng, không bước tới, 
vượt thoát ra tất cả sự chấp trước, dích mắc vướng 
bận ở đời. Vị đó là Phật. Là Thế Tôn. Là bậc Chánh 
Biến Tri. Bậc ly dục, tịch tịnh. 

Muốn không đứng lại. Không chìm. Muốn 
không bước tới. Không chìm, phải có phương pháp 
nào, điều kiện gì? Nơi đây, để làm sáng tỏ tinh 
thần giáo dục toàn diện này, chúng ta đọc tiếp bài 
kệ tụng để thấy lời hỏi của vị Thiên và sự trả lời 
của đức Thế Tôn:  



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  12 
 

“Phải cắt đoạn bao nhiêu? 
Phải từ bỏ bao nhiêu? 
Tu tập thêm bao nhiêu? 
Phải vượt qua bao nhiêu? 
Để được có danh xưng 
Tỳ kheo vượt bộc lưu.” 
Theo thế thường, con 

người muốn vượt dòng nước 
xoáy, con người phải có 
phương tiện là chiếc bè để bơi, 
là sợi dây để buộc, là tay bơi lội 
giỏi, có kinh nghiệm là chiếc 
cầu để đi qua... Ấy là cách vận 
dụng theo cách tự chế của con 
người, nhờ vậy mà vượt qua 
được dòng nước xoáy, đến bờ 
bên kia được bình an. Đây là 
cái trí của con người thế gian, 
là mưu lược của đời. Nhờ trí và 
mưu lược này, mà con người có 
được cuộc sống bình an, yên 
ổn. Khả năng, kiến thức con 
người chinh phục thiên nhiên, 
thay thế thần linh để làm nên 
tất cả. Từ nền văn minh tiến bộ của con người, kỹ 
thuật khoa học, kiến thức học đường, phát minh, 
tìm tòi những thế giới còn phủ kín trong thế giới ba 
ngàn này. Nhưng con người vẫn chưa chinh phục 
được với chính mình, dù con người có phần nào đã 
chinh phục thiên nhiên, lấy nước mặn làm thành 
nước ngọt, xẻ núi, lấp biển làm đường giao thông, 
hay xa hơn nữa là chinh phục không gian, phi 
thuyền đáp xuống mặt trăng... dù vậy, con người 
chưa thể khuất phục dục vọng của tâm, ước muốn 
của ý, và sự lầm nhận biến thiên của thức – thấy 
sợi dây trong đêm lầm cho là con rắn. 

Theo lời hỏi của vị Thiên ở trên – cắt đoạn, từ 
bỏ, tu tập, vượt qua bao nhiêu, để được danh xưng 
là vượt bộc lưu, không bị dòng nước xoáy nhận 
chìm, cuốn trôi. 

Đức Thế Tôn dạy: 
“Phải cắt đoạn đến năm 
Phải từ bỏ đến năm 
Tu tập thêm năm pháp 
Để được có danh xưng 
Tỳ kheo vượt bộc lưu.” 
Trong tinh thần giáo dục của đạo Phật là con 

người phải nghiêm khắc với chính con người. Phải 
tự nguyện, gìn giữ, tuân thủ với chính con người. Vì 
đức Phật đã từng tuyên thuyết: “Như Lai chỉ là Bậc 
Đạo Sư.” Như Lai luôn tôn trọng giá trị tu tập của 
con người một cách tuyệt đối. Tất cả con người đều 
có Phật tánh – tánh giác ngộ. Con người đã có tánh 
giác ngộ, thì tại sao phải ép buộc, phải dùng sức 
mạnh của thần linh cưỡng bức. Đây là tinh thần 
giáo dục tự chủ, độc lập không nô lệ. Tự mình phải 
đứng lên và đi tới bằng đôi chân của chính mình. 
Muốn đứng lên và đi bằng đôi chân của chính mình, 
mà không vay mượn đôi chân ai, đôi nạng gỗ của 

ai, đôi bàn tay thần linh phù 
phép nào. Đó chính là phải cắt 
đoạn, phải từ bỏ, phải tu tập, 
phải vượt qua... thì mới có 
danh xưng là vượt dòng cuồng 
lưu. Vậy dòng cuồng lưu ở đây, 
chính là: Dục bộc lưu. Hữu bộc 
lưu. Kiến bộc lưu. Vô minh bộc 
lưu. 

 
1. Dục bộc lưu: 
Dòng nước xoáy của tham 

dục, của ước muốn bất thiện, 
của cái tham không đáy, của 
cái muốn quá nhiều, cái muốn 
không biết đủ, cái muốn quá 
trớn không kiềm chế lại mình. 
Cái muốn vô độ như vậy, thì 
lấy ai có khả năng để mà đáp 
ứng cái dục vô độ của mình 
cho được. Vậy muốn gặt hái 
thành quả của sự tu tập thì 
phải biết đủ – tri túc, đừng 
buông thả cái dục ấy chạy 

nhảy tứ tung, phải nhốt cái dục lại, phải cột cái dục 
lại, phải hạn chế cái dục lại. Muốn quá nhiều, mà 
không đủ – nhơn dục vô nhai. Túi tham không đáy. 
Có rồi lại muốn có nữa. Hơn người ta rồi, lại muốn 
hơn thêm. Con người đắm chìm trong cái dục này. 
Do vậy, bị dòng nước xoáy của dục, dòng nước 
ngầm, cuồng lưu cuốn trôi – Dục vị. Dục hoạn. Dục 
Xuất yếu. Kinh nghiệm mùi vị của dục. Khổ đau 
đầy mình vì dục. Con đường để ra khỏi dục. Mùi vị 
của dục. Hoạn nạn của dục. Ách yếu là ra khỏi dục. 
Ra khỏi mùi vị của dục, và hoạn nạn của dục. Vị 
ngọt của dục buông bỏ, vị đắng cay, hoạn nạn của 
dục cũng buông bỏ luôn, gọi là dục xuất yếu. Có 
buông bỏ được không, khi mà con người quá say 
đắm, lao vào để nếm vị dục ấy. Vị ngọt của dục 
nếm đã đành mà vị đắng, vị hoạn nạn của dục 
cũng nếm luôn. Do vậy mà bị dòng cuồng lưu nhận 
chìm. 

 
2. Hữu bộc lưu: 
Dòng cuồng lưu của sự hiện hữu. Của sự vật 

được tác thành, của sự chấp có sở hữu. Vì sự chấp 
có sở hữu phát sinh sự chấp thủ, gìn giữ, buộc chặt 
cho mình, của tôi, không phải của anh, không phải 
của em, không phải của người, từ đó phát sanh ra 
hữu lậu – phiền não. Mỗi khi đã phiền não, hẳn 
nhiên không phải là hạnh phúc, không có sự bình 
an trong tâm hồn, bình an trong cuộc sống. Bình 
an trong lý tưởng để thăng hoa thánh thiện. Thăng 
hoa một chân trời cao rộng. Thăng hoa một chân 
trời chỉ có hoa thơm, cỏ lạ, chim hót, suối reo trong 
niềm tịnh lạc. Một trời phiền não thì lấy đâu để tìm 
ra sự tịch tịnh của tâm hồn, mà không có sự yên 
tĩnh của tâm hồn, thì tìm đâu ra sự giải thoát bây 
giờ – Hiện tại lạc trú. Nên hữu bộc lưu là dòng nước 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  13 
 

xoáy, cuồng lưu của phiền não. Phiền não càng 
nhiều thì dòng cuồng lưu càng mạnh, nhận chìm 
tất cả. Nhận chìm một đời, nhận chìm hai đời, nhận 
chìm đời này và đời sau. Hai đời đều bị nhận chìm. 
Biết vậy, hãy chấm dứt hữu bộc lưu. Hãy chặt đứt. 
Hãy đốt cháy. Hãy dập tắt hữu bộc lưu – Hữu lậu. 

 
3. Kiến bộc lưu: 
Dòng nước xoáy của kiến chấp. Cái thấy lệch 

lạc. Cái thấy một bên. Cái thấy đối nghịch lại với 
chánh kiến – cái thấy đúng. Cái thấy có trí tuệ vô 
lậu. Cái thấy đúng sự thật của sự vật. Cái thấy như 
chánh pháp. 

Kiến bộc lưu là một đề tài gây ra bao nhiêu sự 
tranh cãi. Như người mù rờ voi. Người rờ trúng cái 
chân thì cho rằng con voi như cái cột nhà. Người rờ 
trúng cái tai thì cho rằng con voi như cái quạt. 
Người rờ trúng cái bụng thì cho rằng con voi như 
cái trống... Dù cột nhà, dù cái cột, dù cái trống... 
thì chỉ là một bộ phận của con voi đối với tổng thể 
mà thôi. Nhưng ở đời này bằng cái thấy phiến diện, 
chủ quan đó, mấy ai chịu suy xét lại, cứ chấp thủ 
rằng cái thấy của mình là đúng, còn người khác là 
sai. Chính vì cái thấy tà kiến, ác kiến, biên kiến, 
kiến thủ... mà sinh ra không biết bao nhiêu luận 
thuyết, quan điểm, chủ trương... trên cuộc đời này. 
Mình có thể chết để bảo vệ luận thuyết, chủ trương 
của mình, chứ không thể chịu thua hoặc là bị đẩy 
lùi bởi đối phương. Dòng cuồng lưu của thiên kiến 
nhận chìm tất cả mọi chủ trương, học thuyết, trên 
đời nếu chủ trương học thuyết ấy không đúng 
chánh pháp. Chánh pháp ấy là Chánh kiến, Chánh 
tư duy, Chánh ngữ, Chánh nghiệp, Chánh mạng, 
Chánh tinh tấn, Chánh định. 

 
4.  Vô minh bộc lưu: 
Dòng nước xoáy không có trí tuệ vô lậu. 

Không có trí tuệ giác ngộ. Không có trí tuệ để liễu 
tri Tứ Diệu Đế – Đây là Khổ, các người phải biết. 
Đây là Tập, các người phải đoạn. Đây là Đạo, các 
người phái tu. Đây là Diệt, các người phải chứng. 
Không tu và không chứng Tứ Thánh Đế gọi là vô 
minh bộc lưu. 

Con người có nhiều thứ vô minh theo quan 
điểm thế gian. Biết ớt là cay mà cứ ăn cho xé 
miệng. Biết cà-rem là lạnh mà vẫn cắn để hư răng. 
Và biết nhìn vào i-phone nhiều là mờ mắt mà vẫn 
không rời khỏi i-phone... Nhiều cái vô minh kỳ lạ, 
nhưng vẫn không có minh để dập tắt vô minh. 
Chính vậy mà dòng xoáy vô minh nhận chìm tất cả. 
Từ những chủ trương giai cấp người – vô minh. Nô 
lệ người – vô minh. Nhân danh, hay chủ nghĩa – vô 
minh. Chính vì cái vô minh này, mà con người luôn 
lặn hụp trong dòng sinh tử. Do vậy mà đức Phật 
dạy, cắt đoạn đến năm, từ bỏ đến năm. Tu tập 
năm pháp. Vượt qua năm pháp. Được vậy, mới 
xứng danh là kẻ vượt bộc lưu. Năm ấy là: Tham, 
sân, hôn trầm thùy miên, trạo hối, nghi. 

Đạo Phật – Tinh thần giáo dục qua kinh tạng 

Pali là vậy đó. Một tinh thần giáo dục thực tiễn. 
Giáo dục cái nhơn, ngang bằng với cái quả. Tinh 
thần giáo dục của đạo Phật là xây dựng cho con 
người hướng thân lập mệnh trên tiến trình ba phạm 
trù đều thiện: thân thiện, miệng thiện, tâm thiện, 
hay đầu thiện, giữa thiện, cuối thiện. 

Trước tiên là giáo dục con người biết lễ phép, 
chào hỏi, thưa trình, biết ngôi bậc thứ lớp. Giáo dục 
để biết bổn phận của mình là con, để biết bổn phận 
của mình là cha mẹ, là Thầy Tổ, làng nước, quốc 
gia, xã hội, đâu đó rõ ràng mà giữ lấy đúng cách. 

Con người phải học theo tinh thần giáo dục 
của đạo Phật. Nếu là con người sống trong xã hội 
thì phải làm các việc tốt, lợi ích cho kẻ khác. Phải 
biết thương yêu, quí kính lẫn nhau. Con có hiếu 
thảo với Mẹ Cha. Trò có trung thành với Thầy Tổ... 
giữ phận mình, biết mình đang ở đâu, trên dưới lễ 
nghĩa, phân minh rạch ròi. Còn là người tu tập thì 
như lời Phật, y cứ như thế mà phụng trì, chắc chắn 
sẽ qua bờ bên kia. Ấy là khuôn vàng thước ngọc 
mà Đạo Phật – Con đường giáo dục toàn diện đã 
biểu hiện. 

 
 
 
 
 
 
 

 
QUI ẨN VỚI HOA... 
 
thôi về qui ẩn bên hoa 

sân si gửi lại trên bờ cỏ xanh 

 

gội sương tắm nắng vô thanh 

bướm bay ru giấc mơ thành Nam hoa 

 

thôi về mắc áo cành hoa 

uống hương trăng tỏa đêm ngà vô ưu 

 

một mai bến giác luân lưu 

xác thân cát bụi một trừu tượng ngôn 

 

ta bà ngẫu hứng hoàng hôn 

tâm kinh rớt vọng cầu hồn nhiên xa 

 

thôi về qui ẩn bên hoa 

không chân tu cũng sát na nhập thiền... 
 
 

TRẦN HOÀNG VY 
 
 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  14 
 

ĐẠI CƯƠNG KINH PHÁP HOA 
HT Thích Thiện Siêu 

 

 
Tranh vẽ phẩm Hiện bảo tháp (thời kỳ Heian, thế kỷ 12) 

 
 

Trong kho tàng kinh điển Ðại Thừa, Kinh Diệu 
Pháp Liên Hoa là bộ kinh được truyền bá rất sớm và 
rất rộng rãi, đã từng là bộ kinh cơ bản cho tông 
Thiên Thai tại Trung Hoa và tông Nhật Liên tại Nhật 
Bản. 

Các vị thiền sư Việt Nam đời Lý Trần cũng 
thường chú trọng trì tụng giảng dạy kinh Pháp Hoa 
song song với kinh Viên Giác, Kim Cang. Hai thiền 
sư Bảo Tịnh và Minh Tâm dưới đời Lý (khoảng năm 
1034) suốt 15 năm trì tụng kinh Pháp Hoa chưa 
từng trễ nải. Thiền sư Thông Biện, vị thiền sư thông 
thái đời Lý Thánh Tông, từng trả lời Phù Thánh Cảm 
linh nhân hoàng hậu về các câu hỏi liên quan lịch sử 
truyền bá Phật Giáo tại Việt Nam, Ngài thường dùng 
kinh Pháp Hoa dạy người sửa mình, nên người bấy 
giờ gọi sư là Ngộ Pháp Hoa. Thiền sư Chân Không 
(tịch năm 1100) lúc 18 tuổi, tầm sư học đạo, nhân 
đến hội giảng của Thảo Nhất tại Chùa Tĩnh Lư núi 
Ðông Cứu nghe giảng kinh Pháp Hoa, bỗng nhiên tỏ 
ngộ. Sau đó Ngài được vua Lý Nhân Tông mời vào 
đại hội giảng kinh Pháp Hoa. Bấy giờ Thái Úy 
Nguyễn Thường Kiệt (tức Lý Thường Kiệt) và thứ sử 
Lạng Châu là tướng quốc Thân Công càng thêm kính 
trọng. 

Và ngày nay, trong hiện tại việc trì tụng kinh 
Pháp Hoa rất lan rộng trong giới Phật tử, giúp họ rất 
nhiều trên bước tu tâm hành thiện theo đạo giác 
ngộ. 

Trong kinh Pháp Hoa có một câu dạy rất đặc 
biệt, nêu lên mục đích ra đời của mười phương chư 
Phật, câu đó là ‘Các đức Phật chỉ vì một việc trọng 
đại duy nhất mà ra đời, đó là vì khai ngộ cho chúng 
sanh ngộ nhập tri kiến Phật’. 

Như vậy kinh Pháp Hoa chính là kinh nêu rõ 
mục đích ra đời của Chư Phật, mà dưới đây là đại 
cương của kinh. 

Thiên kinh vạn quyển Phật nói ra cùng với 
những pháp môn tu hành trong đó như quán sổ tức, 
quán bất tịnh, tham thiền, trì trai giới, an cư kiết 
hạ… đều chỉ đưa đến mục đích làm Phật. Có kinh nói 
rộng, có kinh nói đơn giản. Nhưng tựu trung, chẳng 
có pháp môn nào dễ dàng để tu thành Phật. Pháp 
môn nào cũng khó. Quán bất tịnh phải quán thật 
sâu xa, kỹ càng chứ không phải quán qua loa mà 
thành được. Sổ tức cũng không phải dễ, không cứ 
chỉ thở vô thở ra vài hơi là xong. Tham thiền, trì trai 
giới, các môn tu khác cũng đều khó như vậy cả. Vậy 
mà theo kinh Pháp Hoa, thì việc thành Phật quả dễ. 

‘Nhược nhân tán loạn tâm, nhập ư tháp miếu 
trung, Nhất xưng Nam Mô Phật, giai dĩ thành Phật 
đạo’. (Nếu người tâm tán loạn, đi vào trong tháp 
Phật, niệm một lần ‘Mô Phật’, cũng đủ thành Phật 
đạo). 

Hoặc chỉ chắp tay hay cúi đầu trước tượng 
Phật, cho đến trẻ con chơi cát đắp thành tháp Phật 
mà cũng thành Phật được. Một quyển kinh Ðại Thừa 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  15 
 

cao nhất là Pháp Hoa, rốt cuộc dạy một chuyện dễ 
dàng như vậy, thì hà tất phải tham thiền, giữ giới, 
kiết hạ an cư? Cho nên ngài Thường Bất Khinh đã 
chọn một cách để làm Phật. Ngài không sổ tức, 
không nhập định, không quét nhà, làm đường, chỉ đi 
gặp ai cũng nói câu: ‘Tôi không dám khinh Ngài, vì 
Ngài hành Bồ Tát đạo, Ngài sẽ thành Phật’. Ngài 
Thường Bất Khinh là một vị Bồ Tát Tỳ Kheo, sống 
giữa chúng Tỳ Kheo tăng thượng mạn có thế lực 
dưới thời tượng pháp của đức Phật Oai Âm Vương 
trong quá khứ. Ngài chỉ làm mỗi một việc là đến nơi 
mọi người, chắp tay cung kính xướng câu: ‘Tôi 
không dám khinh Ngài, vì Ngài sẽ thành Phật’. 

Trong việc làm đơn giản đó, tuy nhiên, cần phải 
có một lòng tin mãnh liệt rằng ‘Tất cả chúng sanh 
đều là Phật’ thì mới làm nổi. Lòng tin ấy nếu không 
có trí tuệ của Bồ Tát thì không thể có được. Ðó là 
Bát Nhã ba la mật; và Ngài làm việc ấy không phải 
một hai lần mà làm thường xuyên, không phải đối 
với một hai người mà đối với tất cả mọi người, đó là 
Tinh Tấn Ba la mật. Trong khi Ngài làm như vậy, có 
người nghe thì hoan hỷ, vì cho là một lời chúc tụng 
giá trị nhất, chúc làm vua cũng không bằng; nhưng 
cũng có người dửng dưng vì không hiểu Ngài muốn 
nói gì, rồi cũng có người nổi sân vì cho Ngài chọc 
tức mình, nên xua đuổi đánh đập. Vậy mà Ngài vẫn 
giữ một thái độ bình thản đối với cả ba hạng người 
ấy, đó là Nhẫn Nhục Ba la mật. Và mỗi khi đối trước 
ai nói lên câu: ‘Tôi không dám khinh người…’ là nói 
với một lòng kính cẩn tập chú chứ không phải cuồng 
loạn hời hợt, hình thức đó là Thiền định Ba la mật. 

Như vậy, ta thấy một việc làm ngó đơn giản 
song gom đủ ý nghĩa của Bồ Tát hạnh và sức mạnh 
của một lòng tin kiên cố: Tin mình là Phật và tất cả 
chúng sanh đều là Phật. Chúng ta đã có ai dám tự 
tin mình là Phật chưa? Huống nữa là tin người khác 
là Phật? Thật khó tin mà tin nổi một kẻ vừa nói láo, 
vừa mắng chửi cộc cằn kia là Phật được. Phải như 
một vị đại lương y, đứng trước một con bịnh có 
những triệu chứng ghê gớm: Thổ tả, mê sảng, sốt 
mặt đỏ gay… Nhưng qua sự bắt mạch thấy rõ ba bộ 
thốn, quan, xích, đều đi hữu lực mà biết được tánh 
mạng người đó chưa hề gì, và bảo con bịnh: ‘Ông 
không chết’. Sự quả quyết đó của lương y tạo cho 
người bịnh một lòng tin tưởng, một sức mạnh, một 
niềm hy vọng phấn khởi để vươn lên mà sống. Ngài 
Thường Bất Khinh nói với chúng sanh: ‘Các Ngài là 
Phật’, cũng trong ý nghĩa đó. Nếu chúng sanh vì tự 
thấy mình là chúng sanh, cam phận chúng sanh, 
nên cứ mặc tình trầm luân tạo nghiệp. Vì đã là 
chúng sanh vô phương cứu chữa, thì tội chi mà 
không trầm luân, tội chi mà không lăn lóc trụy lạc: 
Thân lươn bao quản lấm đầu? (đã làm thân con lươn 
thì có ngại gì cái đầu bị lấm bùn lầy) đã thấy mình 
thấp thỏi tầm thường thì không còn việc ác gì không 
làm, vì con người như thế, không tin rằng còn chút 
phẩm giá nào để vươn lên toàn thiện toàn giác 
được. Bây giờ, khi nghe nói rằng mình là Phật, có cơ 
trở thành bậc toàn thiện toàn giác thì trừ phi những 

người không muốn, ai cũng phải mừng rỡ, và nhờ 
đó các thói xấu cống cao ngã mạn, nhỏ nhen, bần 
tiện… khó mà nổi lên được. Có bao giờ một người, 
khi tự tin mình là Phật, mà lại cứ nhắm mắt sống 
theo thói ăn cắp, nói láo, kiêu mạn, tật đố, sân si? 
Cho nên tự tin mình là Phật thì ngay khi đó mình là 
Phật. Quán kinh dạy: ‘Thị tâm thị Phật, thị tâm tác 
Phật’. Tâm đó là Phật, tâm đó làm Phật, không tâm 
nào khác hơn. Ngài Thường Bất Khinh thấu hiểu lý 
ấy trong Kinh Pháp Hoa, nên Ngài chỉ hành Pháp 
Hoa mỗi một cái hạnh ‘bất khinh’ ấy, tức là không 
khinh người và không tự khinh mình. 

Lòng tin ‘Tất cả chúng sanh là Phật’ nó dễ kết 
hợp mọi người lại với nhau như nước tìm đến nước. 
Nước với lửa mới chống trái nhau, còn nước với 
nước thì dù có nước ở bất cứ nơi nào, sông, ngòi, 
ao, hồ, mương, lạch, dù trong đục, sạch dơ, đều tìm 
về biển. Tất cả mọi người có được lòng tin mình là 
Phật cũng thế, cũng tìm về với nhau trong biển cả 
Ðại Giác. Ðó là điểm chính, là cốt tủy, cho nên trong 
kinh Pháp Hoa, Phật thọ ký cho tất cả hàng Thanh 
Văn đều thành Phật. Trước đó đối với hàng Thanh 
Văn, Phật chỉ dạy pháp Tứ Ðế, 12 nhân duyên. Ðến 
hội Pháp Hoa, Phật mới thọ ký Thanh Văn thành 
Phật. Ðây là điểm đặc biệt của Pháp Hoa hội. Mặc 
dù có nhiều kinh điển khác đều nói đến Phật tánh, 
nói tất cả chúng sanh đều có khả năng thành Phật, 
nói đến trí tuệ và mục đích ra đời của Chư Phật, 
nhưng chỉ nói chung chung. Như trong kinh Hoa 
Nghiêm, Bát Nhã, Phật chỉ thọ ký cho hàng Bồ Tát, 
còn đối với hàng Thanh Văn thì dạy cho các pháp tu 
để thành Bích Chi La Hán, chứng nhập Niết Bàn. 
Những người này tu theo các pháp môn Phật dạy, 
được chứng quả Thanh Văn liền cho rằng đã viên 
mãn, nên đến hội Pháp Hoa khi Phật sắp sửa nói, 
Ngài lại muốn thôi, chính vì nghĩ đến hạng tăng 
thượng mạn này: ‘Chỉ chỉ bất tu thuyết, ngã pháp 
diệu nan lư, chư tăng thượng mạn giả, văn tất bất 
kính tín.’ (Thôi thôi chẳng nên nói, Pháp ta vi diệu 
khó lường, những kẻ tăng thượng mạn nghe sẽ 
không kính tin). Ngài Xá Lợi Phất phải cầu xin năn 
nỉ đến lần thứ ba, Phật mới dạy rằng: ‘Ông đã ba 
phen cầu thỉnh, chẳng lẽ Ta không nói’. Khi Ngài 
sắp sửa nói thì năm ngàn Tỳ Kheo, Tỳ Kheo Ni, nam 
nữ cư sĩ đảnh lễ Phật mà lui ra, vì cho rằng tất cả 
pháp Phật dạy, mình đã tu, đã đắc cả rồi còn gì để 
nói, còn gì để nghe nữa? Sau khi những người này 
bỏ đi, Phật dạy rằng: ‘Lui đi cũng tốt’ (thối diệc giai 
hỷ). Câu nói của Phật nghe tuồng như phũ phàng, 
tuồng như đối với năm ngàn người này lòng từ bi 
của Ngài không phổ cập đến. 

Trong khi ở hội Hoa Nghiêm, chỉ có hàng Bồ 
Tát lãnh hội được ý chỉ của Phật dạy, còn hàng 
Thanh Văn ngồi đó mà như đui như điếc; vậy mà 
Phật không đuổi ra, họ cũng không bỏ ra đi. Ở hội 
Pháp Hoa thì Phật nói: ‘Lui ra cũng tốt’ có phải phũ 
phàng xua đuổi không? Không phải, bởi vì ở hội Hoa 
Nghiêm những vị Thanh Văn tuy không hiểu mà 
không có lòng tăng thượng mạn, không cho mình đã 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  16 
 

chứng đắc, nên cứ ngồi đó. Ngồi mà không khinh, 
không khiếp, không sợ. Còn ở hội Pháp Hoa, những 
vị Thanh Văn này lại tăng thượng mạn, chưa chứng 
đắc viên mãn mà tự cho đã chứng đắc viên mãn. Có 
tâm tăng thượng mạn như thế, mà cứ ngồi lì ở đó, 
hay nếu Phật bảo ‘cứ ngồi đó đi’ thì thật là không 
ích gì cho chính bản thân họ mà còn gây chướng 
ngại cho những người nghe pháp. Và sở dĩ những 
người này tăng thượng mạn là vì 
họ chưa tin nổi rằng ‘Tất cả 
chúng sanh đều là Phật’, họ chỉ 
tin rằng mình đã đắc quả A La 
Hán và chẳng những không tin 
chúng sanh là Phật, họ còn 
không tin nổi ‘chính mình là 
Phật’, do đó mà họ đã bỏ ra đi, 
và Phật dạy rằng họ lui ra cũng 
tốt. 

Thành thử kinh Pháp Hoa có 
nghĩa ‘Hội tam quy nhất, thọ ký 
thành Phật’. Trước kinh Pháp 
Hoa, Phật dạy nhiều pháp môn, 
mỗi pháp môn chứng một quả vị 
khác nhau như tu Tứ đế pháp 
đắc quả A La Hán, tu 12 nhân 
duyên đắc Bích Chi, tu Lục độ 
làm Bồ Tát… đến hội Pháp Hoa, 
khi sắp nhập Niết Bàn, Phật mới 
dạy những gì mà trước đó ngài 
chưa dạy được, đó là ‘những 
pháp môn mà ngài dạy bấy lâu chỉ là những phương 
tiện để bước lên Nhất thừa. Trước kia Thanh Văn đã 
cho đó là pháp thật, quả thật, nên chăm chỉ tu, 
chứng và chấp thủ các quả vị đã chứng. Bây giờ 
Phật mới nói rằng Nhị thừa, Tam thừa đều không 
thật đều là phương tiện chỉ có Nhất thừa mới là 
thật, mới là cứu kính. 

Ngài Thiên Thai Trí Giả cho đó là ‘khai quyền 
hiển thật, khai cận hiển viễn’ mở phương tiện ba 
thừa để hiển bày cái chân thật là Nhất thừa Phật 
đạo. ‘Khai quyền’ là chỉ rõ tất cả các pháp môn Phật 
nói trước kinh Pháp Hoa đều chỉ là phương tiện để đi 
đến giáo lý thật của Pháp Hoa là ‘Tất cả chúng sanh 
đều là Phật’. Ðiều mà mười phương chư Phật đều 
làm: ‘xuất hiện ra ở đời để khai thị cho chúng sanh 
ngộ nhập Phật tri kiến’. Ðiều này, đức Thích Ca Bổn 
Sư cũng không làm khác với chư Phật 10 phương. 
Một mặt vì tất cả chúng sanh đều là Phật, một mặt 
vì bản hoài của tất cả chư Phật ra đời vì một mục 
đích duy nhất là khai thị cho chúng sanh ngộ nhập 
Phật tri kiến, một mặt vì trí tuệ chư Phật thậm thâm 
đủ cả hai mặt căn bản trí và quyền trí, thấu hiểu 
cùng tận được thật tướng các pháp nên mới khai 
quyền hiển thật được. Thật tướng đó là 10 ‘như’: 
như thị tướng, như thị tánh, như thị thể, như thị lực, 
như thị tác, như thị nhân, như thị duyên, như thị 
quả, như thị báo, như thị bổn mạc cứu cách. Mười 
‘như’ này là tướng sai biệt của thật tướng các pháp. 
Ngài Thiên Thai lấy mười ‘như’ đó phối hợp, với 

mười ‘giới’ (gọi là thập pháp giới) với năm ấm, hữu 
tình thế gian và khí thế gian mà thành ‘bách như’ 
‘thiên như’… Thiên Thai tông có danh từ ‘Tam thiên 
nhất niệm; nhất niệm tam thiên’ là để chỉ cái lý 
chân thật mà chư Phật đồng chứng như nhau, đó là 
ba điểm sau đây: 

1. Thật trí, quyền trí chư Phật đồng nhất. 
2. Phật tánh chúng sanh cùng đồng nhất. 

3. Bản hoài chư Phật 
cũng đồng nhất, nên Phật chỉ 
dạy mỗi một đạo lý duy nhất, đó 
là đạo Nhất thừa. 

Nhưng trước khi khai thị để 
đưa chúng sanh về Nhất thừa, 
Phật phải nói loanh quanh gọi là 
phương tiện, để đến Pháp Hoa 
Ngài mới nói rõ Bản hoài của chư 
Phật. Do đó là kinh Pháp Hoa cao 
điểm của giáo lý Phật nên mới là 
Diệu Pháp. Ngài Thiên Thai chia 
hai thứ ‘diệu’ là tương đối diệu và 
tuyệt đối diệu. Những pháp môn 
Phật dạy trước đây tuy diệu 
nhưng chưa tuyệt đối, như khi 
phân thành Thanh văn, Duyên 
giác thừa và Ðại thừa, thì Ðại 
thừa là diệu, nhưng chỉ diệu 
tương đối với Thanh văn, Duyên 
giác, chưa phải diệu thật sự 
tuyệt đối. Ðến hội Pháp Hoa thì 

không còn đối đãi với Thanh văn, Duyên giác mà 
gồm chung tam thừa vào nhất thừa, nên mới thật là 
diệu pháp. Pháp Hoa nói thật tướng các pháp, thật 
tướng đó là: Tất cả pháp đều là Phật Pháp, tướng 
tánh bất nhị. ‘Thế gian tướng thường trụ’. Tất cả 
pháp, bởi thế, đều là diệu pháp (nhứt sắc nhứt 
hương vô phi trung đạo). 

Diệu pháp đó ví như hoa sen với những điểm: 
1. Sinh ra trong bùn mà không nhiễm bùn. 
2. Khi hoa nở thì tỏa hương thanh khiết nhẹ 

nhàng. 
Nghĩa là những pháp mà Phật nói ở trong Diệu 

pháp Liên hoa cũng phát xuất từ tam thừa pháp, ví 
như hoa sen vẫn sinh từ bùn. Cái hoa diệu pháp từ 
trước bị vùi lấp trong bùn kiến chấp của tam thừa, 
đến hội Pháp Hoa thì hoa sen từ bùn nở ra mà 
không dính bùn, lại tỏa hương vi diệu. Ðạo Phật quả 
là đạo hoa sen. Phật ra đời đi bảy bước cũng đi trên 
bảy hoa sen (có nghĩa: Sáu hoa trước chỉ cho sáu 
đức Phật quá khứ là Tì Bà Thi, Thi Khí, v.v… Hoa thứ 
bảy là Phật Thích Ca vậy. Cũng có nghĩa khi mới 
phát tâm đức Thích Ca đem 7 hoa sen dâng cúng 
đức Phật Nhiên Ðăng, nên khi Ngài sắp thành Phật 
có 7 hoa sen đỡ chân ngài). Khi thành đạo, Ngài 
quan sát căn cơ chúng sanh qua hình ảnh những 
hoa sen trong hồ: Có hoa đã vươn lên khỏi mặt 
nước, có hoa còn chìm, có hoa chưa ra khỏi bùn, 
nhưng tất cả đều là hoa sen và đều lên khỏi mặt 
nước tỏa hương khi gặp ánh sáng mặt trời. 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  17 
 

Chúng sanh cũng vậy, ở trong đống bùn phiền 
não mà cũng không dính bùn, vì chưa ra khỏi phiền 
não mà gọi là chúng sanh, đến khi gặp được mặt 
trời diệu pháp của Phật soi đến thì cũng đều nở. 
Ngài Huyền Trang khi đi thỉnh kinh, trong lúc chờ 
đợi cấp giấy đi đường, một đêm mộng thấy một 
ngọn linh sơn giữa biển. Ngài nhảy xuống biển liền 
có hoa sen đỡ đưa Ngài lên núi. Và trước khi thị 
tịch, Ngài cũng thấy hoa sen. 

Nhưng đó là hoa sen trong nước, còn thứ sen 
trong lửa như lời Thiền sư Ngộ Ấn (Việt Nam): 

 
Diệu tánh hư vô bất khả phân 
Hư vô tâm ngộ đắc hà nan 
Ngọc phần sơn thượng sắc thường nhuận 
Liên phát lô trung thấp vị căn. 
 
Hay của Ðộng Sơn Lương Giới, Sư Tổ phái Tào 

Ðộng: 
Lưỡng kiếm giao phong bất tu tị 
Hảo thủ do như hỏa lý liên 
Ám chỉ rằng ở trong cái lò lửa là thân ngũ uẩn 

uế trược đầy lửa phiền não của chúng sanh, hoa sen 
Phật tính vẫn tươi như thường. 

 
Chân Nguyên Thiền Sư Việt Nam cũng có câu: 
 
“Trần trần sát sát Như Lai 
Chúng sanh mỗi người mỗi có hoa sen 
Hoa là bản tánh trạm viên 
Bao hàm trời đất dưới trên cùng bằng 
Hậu học đã biết hay chăng 
Tâm hoa ứng nguyện nói năng mọi lời.” 
 
Do đó mà kinh Pháp Hoa lấy dụ hoa sen. 
Trên đây là ý nghĩa tóm tắt kinh. Bây giờ để bổ 

túc, sẽ nói qua về bố cục kinh Diệu Pháp Liên Hoa. 
 
Bố cục kinh pháp hoa: 
Kinh này là một kinh dịch ra Hoa văn rất sớm, 

vào năm 286 TL do Ngài Trúc Pháp Hộ dịch đề là 
Chánh Pháp Hoa Kinh (10 quyển). Trước đó không 
lâu vào năm 256 TL tại Giao Châu có Ngài Chi 
Cương Lương cũng dịch lấy tên là Pháp Hoa Tam 
Muội (6 quyển), nhưng hiện trong Tạng chỉ có một 
quyển Pháp Hoa Tam Muội do Trí Nghiêm đời Lưu 
Tống dịch. Ðời Ðao Tần, Ngài La Thập dịch vào năm 
404 lấy tên Diệu Pháp Liên Hoa (7 quyển). Ðời Tùy 
năm 601 TL hai Ngài Xà Na và Cấp Ða cũng dịch lấy 
tên là Thiên Phẩm Diệu Pháp Liên Hoa (7 quyển). 
Bộ Pháp Hoa thường được nghiên cứu học hỏi là bộ 
do Ngài La Thập dịch 7 quyển 28 phẩm. Thiên Thai 
tông chọn kinh này làm bản kinh chính yếu để lập 
tông, và chia 28 phẩm ra làm hai phần: Phần đầu 
gồm 14 phẩm trước, gọi là tích môn tích hóa, gọi tắt 
là tích môn, phần sau gồm 14 phẩm sau, gọi là bản 
môn bản hóa, gọi tắt là bản môn (môn dạy không 
phải là cửa mà là phương diện). 

Sự hóa độ của đức Phật có dấu tích, biểu hiện 

ra giữa trần gian cho chúng ta nghe được thấy được 
rõ ràng, thì gọi là tích môn. Tích phải có gốc từ đó 
nó phát sanh, cái gốc đó là bản môn. Ðức Phật 
Thích Ca hiện ra nơi đời tất phải từ một đức Phật Vô 
Lượng Thọ, và giáo pháp Ngài giảng nói cũng là 
pháp Ngài đã chứng từ vô lượng kiếp, gọi là bản 
môn. Như ánh trăng chiếu trên sông hồ, khi có khi 
không, khi còn khi mất, do nước có đầy vơi trong 
đục mà ra, nhưng trăng trên trời, thì luôn luôn có. 
Bản môn tức thọ mạng của Phật và giáo pháp của 
Ngài, sự giáo hóa của Ngài là vĩnh cửu, song tích 
môn thời Phật tùy giai đoạn, căn cơ, nghiệp lực 
chúng sanh mà có nơi hiện nơi không. Nói thế để 
biết, sự nhập Niết Bàn của Phật tại rừng Sa La là sự 
Niết Bàn của Tích môn, không phải của bản môn, đó 
là sự vắng bóng của trăng trong nước. Sự hiện sinh 
của Phật ở vườn Lâm Tỳ Ni cũng thế, chỉ là sự hiện 
diện của tích môn. Còn Ðức Phật của Bản Môn thì 
không sinh không diệt, như trăng trên trời. Chúng 
hội trong tích môn là chúng hội ở thế giới ta bà uế 
độ này, tại Kỳ Viên Tịnh Xá; còn chúng hội trong 
bản môn, ngay từ phẩm 11 trở đi, là chúng hội siêu 
thời gian không gian, không phải như ở trong tích 
môn có người ở ta bà nghe kinh và Kỳ Viên là nơi 
chốn. Nay hãy đi vào chi tiết. 

 
Tích môn: 14 phẩm trước 

Trong phần tích môn, thì phẩm Tựa đầu tiên bao 
gồm nhiều ý nghĩa tổng quát. Từ phẩm thứ 2 là 
phẩm Phương tiện đến phẩm thứ 9 Thọ Ký, đặc biệt 
là nói về Tích môn, mà phẩm Phương tiện là chủ 
yếu, còn 7 phẩm kế tiếp kia chỉ là diễn rộng đạo lý 
ở phẩm này cho hàng căn cơ chậm hiểu. Thiên Thai 
chia phần tích môn ra Tam châu Thuyết pháp (châu 
có nghĩa là toàn vẹn). Trong việc khai quyền hiển 
thật, thì phẩm Phương tiện là pháp thuyết châu chỉ 
có hàng Thanh văn thượng căn mới hiểu, như Ngài 
Xá Lợi Phất, được Phật thọ ký ngay. Lần thứ hai, 
Phật phải giải thích bằng ba thí dụ gọi là dụ thuyết 
châu nghĩa là thay vì nói thẳng điều cần nói như ở 
phẩm Phương tiện, ở đây Ngài dùng ba thí dụ là thí 
dụ ba cõi như nhà lửa, đứa con khốn cùng và cây 
thuốc, để cho hàng trung căn tín giải và được thọ ký 
trong lần này như bốn vị: Tu Bồ Ðề, Mục Kiền Liên, 
Ca Diếp và Phú Lâu Na. Ở phần dụ thuyết châu này 
gồm bốn phẩm là phẩm Thí dụ, Tín giải, Dược thảo, 
Thọ ký. Lần thứ ba gọi là Nhân duyên thuyết châu 
gồm phẩm Hóa Thành Dụ, Ngũ bách đệ tử, Thụ học 
vô học ký. Ở đây Phật nhắc lại cho các đệ tử Thanh 
Văn nhớ lại nhân tu của họ trong quá khứ. Họ đã 
từng gặp Phật, phát tâm Ðại thừa mà nay bị quên 
đi, nên Phật nhắc cho họ nhớ bản nguyện để phục 
hồi cái tâm hướng Ðại thừa của họ. Lần này rất 
đông người ngộ giải và được thọ ký. Tuy đề phẩm là 
‘Ngũ bách thọ ký’ nhưng kỳ thực là 1250 vị, nhưng 
năm trăm vị này danh tiếng mà thôi. Lần này, 
chẳng những hàng vô học La Hán được thọ ký, mà 
cả hạng hữu học cũng được. Ðây là hàng hạ căn đắc 
ký. 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  18 
 

Ðối tượng thuyết pháp Phật nhắm đến là hàng 
Thanh văn hồi tiểu hướng đại, khiến họ đi vào Nhất 
thừa. Nói rộng ra, là thọ ký cho tất cả chúng sanh. 
Có hai lối thọ ký: biệt thọ ký và thông thọ ký. Biệt 
thọ ký là thọ ký từng người, 
từng nhóm người sẽ thành 
Phật ở thế giới tên gì, Phật 
hiệu gì, v.v… Hàng Thanh 
văn được thọ ký trong hội 
Pháp Hoa là biệt thọ ký. 
Nhưng về sau, có những thọ 
ký chung cho những người tu 
sau khi Phật đã Niết Bàn. 

Bởi vì trong một hội 
chúng nghe pháp, bao giờ 
cũng có bốn hạng người là: 

1. Chúng khải thỉnh, 
những Ngài thưa thỉnh để 
Phật nói pháp cho mọi người 
khác nghe. Ðó là những vị Bồ 
Tát đã ngộ, nhưng phương 
tiện thưa hỏi vì chúng sinh. 
Hoặc là những người ‘đương 
cơ’ mà lợi căn biết đặt câu 
hỏi. 

2. Chúng đương cơ, đối 
tượng chính của buổi thuyết 
pháp. Phật nhắm ngay hạng 
này mà nói, vì hạng này có 
thể lãnh hội lời Phật dạy. 
Trong hội Pháp Hoa, chúng 
đương cơ là hàng Thanh văn 
hồi tiểu hướng đại, được Phật dùng phương tiện dắt 
dẫn lên Nhất thừa. 

3. Chúng tán dương, là những Bồ Tát đã được 
thọ ký, đã nghe kinh này rồi, nhưng vẫn ngồi đó để 
tán dương Phật, Pháp, tán dương sự nói pháp và 
người nghe pháp. 

4. Chúng kết duyên, lại có hạng người nghe 
mười câu mà chỉ hiểu một, nghe sau quên trước, 
nhưng đó vẫn là một cách kết duyên để sau này 
được hiểu Phật và làm Phật vậy. 

Nói thế để hiểu rằng, chúng đương cơ trong kinh 
Pháp Hoa là hạng người nào, để hiểu được tinh thần 
kinh. 

Trên đây là tóm tắt ý nghĩa chín phẩm trước. 
Từ phẩm mười (Pháp Sư) đến phẩm mười bốn 

(An lạc hạnh) là bổ túc cho tám phẩm trước là 
những phẩm chính của tích môn tích hóa. Trong 
phẩm mười này Phật thọ ký chung tất cả những ai 
có nghe kinh niệm Phật. Vì vậy đạo lý Pháp Hoa là 
một đạo lý cần được tuyên dương hoằng hóa, và 
người nói kinh này cần thành tựu ba việc để sự nói 
kinh được viên mãn, đó là nhập Như Lai thất, trước 
Như Lai y, tọa Như Lai tòa (vào nhà Như Lai, mặc 
áo Như Lai, ngồi tòa Như Lai). 

Phẩm Hiện bảo tháp thứ mười một, một bảo 
tháp của Phật Ða Bảo từ dưới đất vọt lên khen ngợi. 
Ý nghĩa ở đây là: Phật vốn bất diệt. Ðức Phật Ða 

Bảo diệt mà bất diệt, để hiện thị Ðức Thích Ca sanh 
mà không sanh. Hai Ngài ngồi chung một tòa, bởi vì 
cùng bất sanh bất diệt như nhau. Lại nữa, Ða Bảo 
còn là biểu thị Phật tánh sẵn có trong đất phiền não 

khi gặp được kinh Pháp Hoa 
thì hiển lộ. 

Phẩm Ðề Bà Ðạt Ða thứ 
mười hai, trong những kinh 
khác, Ðề Bà là một người tạo 
đủ các tội lỗi, nghiệp chướng 
nặng nề. Nhưng đến kinh 
này, thì phật cho biết vô 
lượng kiếp về trước, Ðề Bà 
đã là thiện tri thức giúp Ngài 
thành Phật qua việc ông đã 
nói lại kinh Diệu Pháp Liên 
Hoa. Chứng tỏ năng lực kinh 
này đã làm cho Phật thành 
Phật và cũng làm cho một 
người ác như Ðề Bà mà cũng 
thành thiện tri thức được nhờ 
nói lại kinh Pháp Hoa. Lại 
còn có chuyện Long nữ thành 
Phật, làm cho Ngài Xá Lợi 
Phất phải ngạc nhiên: đã làm 
súc sinh, lại mang thân nữ, ở 
đời coi như vậy là hết chỗ 
đứng, vậy mà vẫn thành 
Phật được, chứng tỏ những 
chúng sinh nào tin được kinh 
này thì đều thành Phật, và 
chứng đắc đạo lý Phật tính 

bình đẳng của Pháp Hoa là không phân biệt nam nữ 
trời rồng, người hay súc sinh. Thật là một sự bình 
đẳng tuyệt đối. 

Phẩm An lạc thứ mười bốn, muốn nói kinh Pháp 
Hoa ở đời ngũ trược khỏi bị chướng ngại, phải an trụ 
bốn hạnh là không tích hạnh, ly kiêu mạn hạnh, ly 
tật đố hạnh và từ bi hạnh. (Hay thân an lạc hạnh, 
khẩu an lạc hạnh, ý an lạc hạnh, và an lạc thệ 
nguyện). 

 
Bản môn bản hóa: Từ phẩm 15 cho đến hết 
Phẩm Tùng Ðịa Dõng Xuất thứ 15, từ phẩm này 

trở đi toàn nói đến những cảnh giới vượt ngoài tầm 
hiểu biết thông thường của người phàm. Từ dưới đất 
trồi lên vô số Bồ Tát, như ở phẩm 11 Tháp Ðức Ða 
Bảo cũng từ đất vọt lên, phẩm này cùng với phẩm 
16 là: 

Phẩm Như Lai Thọ Lượng: Cả hai phẩm 15, 16 
này là phần chính của Bản môn. Phật nói: ‘Ta vốn ở 
trong Ta Bà Thế Giới này từ vô lượng kiếp chứ 
không phải mới sinh’. Bản môn này là gốc, từ đó mà 
có ra tích môn, là sự đản sinh của Phật tại Lâm Tỳ 
Ni vậy. 

Tiếp đến, Phật phân biệt công đức của Người trì 
kinh ở phẩm Phân Biệt Công Ðức. Phẩm Tùy Hỷ 
Công Ðức là Tùy hỷ với người nghe kinh, khuyến 
khích người khác nghe Pháp Hoa (mặc dù mình 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  19 
 

không nghe) cũng được có công đức thuộc hạ 
phẩm. Phẩm Pháp Sư Công Ðức thứ 19 là chỉ cho 
trung phẩm công đức nhờ nghe, đọc tụng diễn nói 
kinh này. 

Phẩm Thường Bất Khinh thứ 20, là nói đến 
Thượng phẩm công đức của Ngài Thường Bất Khinh, 
tức công đức hành hạnh Pháp Hoa, như đã nói trên. 

Nói xong phẩm này, Phật hiện thần lực (phẩm 
21) để chứng minh thêm công đức đó, và Chúc lụy 
(phẩm 22) rằng kinh này nên được lưu truyền rộng 
rãi. 

Từ phẩm 23 đến cuối có thể gọi là phần lưu 
thông, sự hoằng kinh Pháp Hoa do những vị Bồ Tát, 
hoằng kinh bằng những khổ hạnh của mình như 
phẩm Dược Vương, Diệu Âm, hoằng kinh do sự cứu 
khổ nạn cho chúng sinh như phẩm Quán Thế Âm 
(Phổ Môn) hay bằng thần chú lực hộ trì cho người 
đọc tụng diễn nói Pháp Hoa như phẩm Ðà La Ni 26… 

Phẩm Diệu Trang Nghiêm Vương (phẩm 27) kể 
một ông vua tà kiến, nhưng có bà vợ và hai con trì 
kinh Pháp Hoa đã tìm đủ cách để cải hóa cha, cuối 
cùng vua chịu đi nghe kinh Pháp Hoa mà trở thành 
Bồ Tát. Ðây là nói lúc hộ trì của kinh, có năng lực 
cải tà quy chánh. 

Phẩm 28 là phẩm Phổ Hiền, khuyến khích 
hoằng kinh. 

Ngài Trí Khải cho 14 phẩm sau này là bản môn 
bản hóa, nhưng chủ yếu bản môn chính thức là chỉ 
có 2 phẩm 15 và 16. 

 
Vị trí kinh Pháp hoa: 
Theo sự phân giáo của Ngài Thiên Thai và Cát 

Tạng (Thiên Thai tông và Tam Luận tông) có 5 thời 
kỳ thuyết pháp của Phật là Hoa Nghiêm, A Hàm, Bát 
Nhã, Phương Ðẳng và Pháp Hoa, Niết Bàn. Trong đó 
lại chia ra ba giai đoạn chuyển pháp luân (tam pháp 
luân) là: 

1. Căn bản pháp luân: Kinh Hoa Nghiêm, khi 
Phật nói kinh này chỉ một số rất ít người hiểu, nên 
Ngài mới tùy phương tiện nói ra ba thừa đó là: 

2. Chi mạt pháp luân: Trước hết là thời A 
Hàm, nhưng vì hàng Thanh văn thiên chấp kinh 
này, nên Phật lại nói hai thời giáo kế tiếp là Bát Nhã 
và Phương Ðẳng để đưa lên Ðại thừa. Nhưng Ðại 
thừa này chưa rốt ráo, vì mới chỉ thọ ký cho hàng 
Bồ Tát thành Phật, chưa thọ ký cho Thanh Văn. Do 
đó giáo pháp ở các thời này vẫn còn là chi mạt 
(cành ngọn). Ðến giai đoạn thứ ba: 

3. Nhiếp mạt quy bổn Pháp luân: Mới là pháp 
luân rốt ráo của Phật, đó là thời giáo Pháp Hoa gồm 
hết những chi mạt về căn bản. Mở đầu là Hoa 
Nghiêm, kết thúc là Pháp Hoa, đấy là thủy chung 
của một thời giáo hóa mang cùng một ý nghĩa 
nhưng hai phương pháp khác nhau: Hoa Nghiêm thì 
nói thẳng nên chỉ có một số Bồ Tát giải ngộ được 
mà thôi, còn Pháp Hoa thì dùng nhiều cách nói để 
đưa người đến giác ngộ, tùy căn cơ chúng sanh Phật 
đã nói những kinh khác, cho đến Pháp Hoa thì Phật 
gồm tất cả giáo lý 45 năm đã nói. 

Vì tính cách quan trọng đó của kinh này mà 
Ngài Trí Khải đã căn cứ để lập ra Thiên Thai tông rất 
thịnh hành. Khi truyền qua Nhật Bổn, đến năm 
1222 có sư Nhật Liên dựa vào Pháp Hoa Huyền 
Nghĩa của Ngài Trí Giả mà lập ra Nhật Liên Tông 
đến nay vẫn thịnh hành. Ðấy là chưa kể trước đó 
6,7 thế kỷ, Thánh Ðức Thái Tử (Shotaku-taishi) 
người có công lớn du nhập và truyền bá Ðạo Phật ở 
Nhật, ông nhiếp chánh những năm 593-622, sau khi 
chú giải kinh Duy Ma, Thắng Man và Pháp Hoa, ông 
đã dựa vào đó để soạn thảo và công bố bản Hiến 
Pháp 17 điều đầu tiên của Nhật, mà tinh thần của 
nó đến nay vẫn còn giá trị. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
NGHỆ SĨ HÀNH 
 
Thiên thu thiên thu nghệ sĩ hành 

Đường lên dốc nắng đương reo 

Chân mây con mắt xanh như ngọc 

Tấc dạ huyền ca ngọn gió thiền. 

 

Trôi qua trôi qua sầu thăm thẳm 

Cỏ úa vàng lên những bãi bờ 

Sông xa còn chở bao nhiêu mộng 

Những đường tơ tóc những đường thơ. 
 

Khói mây bỗng chốc thành mưa lũ 

Sắc giới nhen lên những vạt màu 

Những con sông cũ từ thiên cổ 

Sẽ chảy lan tràn những kiếp sau. 

 

Người qua người qua từng vết cháy 

Cây của rừng xanh của lụa là 

Lớp lớp trôi đi chừng vô ngại 

Nghệ sĩ pha màu mặt đất ca. 

 

 

LÝ THỪA NGHIỆP 
 
 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  20 
 

 

Sơ Quát về chữ “Sợ” theo Duy Thức Học 
 

Khánh Hoàng 
 

 

“Sợ” là một trong những biểu hiện phổ quát và 
thường trực nhất trong tâm thức của tất cả con 
người và mọi chúng sinh trong cuộc sống thường 
ngày bất kể tuổi tác, giới tính, 
mạnh yếu, giàu nghèo, sang 
hèn… “Sợ” cũng  thường là 
phản ứng tiêu cực về tâm lý 
và cả về sinh lý, là cảm ứng 
nơi thân tâm, là phản xạ tự 
nhiên của con người bình 
thường khi gặp phải các mối 
hiểm nguy, không tốt lành, đe 
dọa đến sự an ổn, bình yên, 
vận hành bình thường trong 
đời sống...  Có rất nhiều nỗi sợ  
thường xuyên có mặt trong 
tâm thức cùng biểu hiện ra 
ngoài, nơi thân thể của con 
người khiến nhiều lúc có ra 
mặt mũi tái xanh, chân tay 
cứng ngắc, tim đập loạn xạ, 
thở không ra hơi... Các nỗi sợ 
xuất hiện khi ta phải chịu 
đựng, cảm thọ các tai ách, tai 
nạn, hoàn cảnh hoạn nạn, có 
hại cho sinh mạng, sức khỏe, 
bệnh tật, tài sản … đến bản 
thân, gia đình, họ hàng, xóm 
làng, những người thân yêu, 
những bậc tôn kính… ngay từ khi chào đời và liên 
tục duy trì kéo dài mãi cho đến lúc ta xuôi tay, 
nhắm mắt.  

Xét về nguyên nhân, các mối hiểm nguy có 
thể xảy đến từ hai căn nguồn chính yếu. Căn 
nguồn chính yếu thứ nhất là từ thiên nhiên: như 
các thiên tai về lửa  (như núi lửa, cháy rừng, các 
ách nạn về hỏa tai…), về nước (như lũ lụt, sóng 
thần, nước ngập, nước xoáy, các ách nạn về thủy 
tai…), về gió (như giông bão, lốc xoáy, các ách nạn 
về phong tai..), về đất (động đất, đất sụp, đất lở, 
đất chuồi, các ách nạn về địa tai…), về thú dữ (như 
hùm, beo, rắn, rết..), về dịch bệnh (như các bệnh 
do thời tiết khí hậu, do vi khuẩn hoặc do siêu vi 
khuẩn độc hại...), về các "tai trời, ách nước'  (như 
hạn hán, lụt lội khiến gây ra mất mùa, đói kém, 
sao chổi, nhật thực, nguyệt thực...). Ngày nay, nhờ 
vào khoa học phát triển, các mối hiểm nguy từ 
thiên nhiên này đã ngày càng được hiểu biết sâu 

rộng nên dần dà được kiểm soát và giảm thiểu. 
Căn nguồn chính yếu thứ hai là từ con người, bao 
gồm các tai ách về chiến tranh, giết chóc, cướp 

phá, trộm cắp, tranh chấp, ẩu 
đã, mắng chửi... Do nghiệp 
thức sâu dày khiến tham 
vọng, sân hận, si mê, chấp 
nê… của con người ngày càng 
lớn thêm; nay lại theo đà phát 
triển khoa học-kỹ thuật, cùng 
với đà dân số gia tăng trên 
trái đất mà chưa có sự dắt dẫn 
đúng hướng, đúng mức từ các 
căn bản đạo đức-tâm linh; 
cọng thêm do sự thiếu hiểu 
biết và cảm thông với nhau 
giữa các con người, các quốc 
gia, các dân tộc, các tôn giáo, 
các chính kiến...; nguyên 
nhân của nỗi sợ ngày nay 
phần lớn đã khởi nguyên từ 
căn nguồn thứ hai này. 

 Xét về dạng loại, tính 
chất, sắc thái của nỗi sợ, 
chúng ta có thể phân định ra 
rất nhiều hoặc có thể nói là có 
vô lượng dạng loại của nỗi sợ 
gắn liền theo mức độ khả 
năng tác hại vào nơi thân-

tâm, hoàn cảnh và môi trường sống của người chịu 
đựng nỗi sợ. Có các nỗi sợ gắn liền với không gian 
(như sợ khoảng trống, sợ bóng tối, sợ ánh sáng, sợ 
độ cao, sợ vực sâu...); có các nỗi sợ liên hệ đến 
thời gian (như sợ nhớ về quá khứ, sợ nghĩ đến 
tương lai, sợ buộc ràng với hiện tại...); có các nỗi 
sợ liên quan đến con người (người hung dữ, người 
độc ác, người sâu hiểm...);  đến các sinh vật (thú 
dữ, sâu bọ, vi trùng, siêu vi trùng… gây ra những 
mối hiểm nguy, có hại);  đến các vật thể  dễ gây 
tổn thương (vũ khí, đao kiếm, súng đạn, chất 
nổ...), và cả đến các nổi niềm ngay trong tâm thức 
của mỗi người (nổi muộn phiền, niềm cô đơn, nóng 
giận, bực bội...) nơi đời sống hàng ngày... Ngoài ra 
còn có vô số nỗi sợ khác từ nơi các vọng tưởng đảo 
điên, huyễn hóa, không có thật nữa. 

 Mức độ tác hại của nỗi sợ tùy theo 2 yếu tố: 
một là tùy vào nơi cảnh sắc, hoàn cảnh... có hàm 
chứa những hiểm nguy; và hai là tùy vào nơi căn 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  21 
 

cơ, tâm thức chấp ngã (bám chấp vào cái Ta, thân 
ta, tâm ta) và chấp ngã sở hữu (bám chấp vào 
những cái của Ta, những cái tự cho rằng thuộc về 
Ta như tài sản, danh vọng, gia đình, bạn bè,…) 
nhiều-ít, mạnh-yếu, sâu-cạn… Nhìn chung, qui luật 
tất yếu ở đây là nếu năng lực chấp ngã và ngã sở 
hữu càng mạnh, càng lớn, càng nhiều thì sự sợ 
càng khủng khiếp, càng thường trực ở khắp mọi 
nơi, mọi lúc nơi người  chịu đựng nỗi sợ. Do đây, 
không phải nổi sợ chỉ có ở người nghèo hèn, người 
không có thế lực, người thân cô thế cô; mà người 
giàu, người quyền cao, chức trọng, có nhiều quyền 
hành, lắm thế lực cũng thường khi sợ triền miên, 
sợ trầm trọng, sợ khốc liệt, sợ dữ dội...  Vậy có thể 
xem “Sợ” là mẫu số chung, là biểu hiện tuyệt vời 
về tánh Bình Đẳng nơi tất cả mọi người và cả cho 
muôn loài chúng sanh. Tác hại nghiêm trọng thông 
thường nhất là các nỗi sợ về sự sống còn, sinh tồn, 
mạng căn của bản thân, gia đình, gia tộc, bạn bè, 
làng xóm, xã hội, quốc gia... Tác hại bớt nghiêm 
trọng hơn là các nỗi sợ về bệnh tật, thương tổn, 
suy giảm về thân-tâm nơi tự thân, gia đình, thân 
nhân... Tác hại nhẹ hơn là các nỗi sợ về tiêu hao, 
mất mát, thiếu hụt về tài sản sở hữu (tiền bạc, nhà 
cửa, ruộng vườn, xe cộ, phương tiện mưu sinh…) 
và về danh vọng, uy tín, thể diện, thế lực… Nhưng 
dù mức độ nặng nhẹ ra sao, chung qui đều là “Sợ”, 
sợ khắp nơi, sợ mọi lúc, sợ ngoài, sợ trong, sợ gần, 
sợ xa, sợ thân, sợ sơ… Ngôn ngữ Việt Nam thông 
thường được cảm nhận có phân biệt tổng quát ra 
hai nỗi sợ chính yếu là “sợ hãi” và “sợ sệt” tùy theo 
sự tương quan đến mức độ nghiêm trọng nhiều hay 
ít, nặng hay nhẹ của các nỗi sợ vừa nêu trên tác 
động vào tâm thức của người chịu đựng nỗi sợ: sợ 
hãi  là sợ đến mức kinh hãi, tâm thức bị tán loạn 
đến mức không còn có ý thức, lý trí phân biệt  nên 
không còn có thể biết cân nhắc, tính toán đúng-sai, 
hay-dở, thiệt – hơn, nặng – nhẹ, thân- sơ, tốt-
xấu...; sợ sệt  là sợ nhưng còn có khả năng phân 
biệt, còn có đủ sức để biết e dè, biết chần chừ, biết 
do dự, đắn đo... vì còn có đủ ý thức, lý trí để nhận 
định đúng-sai, hay-dở... Từ nơi hai nỗi sợ (sợ hãi, 
sợ sệt) chính yếu này, còn có thể kể ra nhiều nỗi 
sợ trung gian khác như kinh sợ, hoảng sợ, khiếp 
sợ, ghê sợ, e sợ, kính sợ, nể sợ … 

Theo Duy Thức Học, vô lượng các nỗi sợ nêu 
trên đều cảm nhận là được xuất phát ra từ nơi Bản 
Ngã (cái Tôi, cái Ta) của tất cả dạng loại chúng 
sinh trong tam giới (Dục Giới, Sắc Giới, và Vô Sắc 
Giới). Bản Ngã này lại có khởi nguồn từ Mạt Na 
thức và được trưởng dưỡng, phát triển vững mạnh, 
kiên cố thêm nơi Tiền Lục Thức (Sáu Thức Trước); 
nhất là ở Ý Thức. Mạt Na thức là Thức Năng Biến 
thứ hai (sau A Lại Da thức), cũng là thức thứ bảy 
của "Bát Thức Tâm Vương". Mạt Na thức cũng là 
chuyển thức đầu tiên của 7 chuyển thức. Bảy 
chuyển thức này, còn có tên gọi là Tiền Thất Thức 
("Bảy Thức Trước"), bao gồm: 1. Mạt Na thức, 2. Ý 
Thức, 3. Nhãn Thức, 4. Nhĩ Thức, 5. Tỹ Thức, 6. 

Thiệt Thức, 7. Thân thức.  6 Chuyển Thức sau 
chính là Tiền Lục Thức, cũng gọi là Thức Năng Biến 
thứ ba (sau A Lại Da thức và Mạt Na thức).  5 
Chuyển Thức sau còn được gọi chung là Tiền Ngũ 
Thức (Năm Thức Trước). Mạt Na Thức còn có tên 
gọi là “Ý Căn” do nó được xem là căn nguồn, đầu 
mối chính yếu trong sự khởi sinh ra Ý Thức. Do 
không có khởi nguồn trực tiếp từ A Lại Da thức mà 
chỉ có khởi nguồn từ các phản ứng tâm thức bảo vệ 
và phát triển Bản Ngã hư vọng từ Mạt Na thức và 
Tiền Lục Thức, "Sợ" không được xem là một loại 
tâm sở như 51 tâm sở của Bát Thức Tâm Vương. Vì 
tâm sở trong Duy Thức Học được xem là tướng 
trạng luôn khởi lên từ Bát Thức Tâm Vương, cùng 
tương ứng với Bát Thức Tâm Vương, và tương quan 
hệ thuộc vào Bát Thức Tâm Vương ("hằng y tâm 
khởi, dữ tâm tương ứng, hệ thuộc ư tâm", với chữ 
"tâm" ở đây chính là Bát Thức Tâm Vương). 

Mạt Na thức là Chuyển Thức trung gian giữa 2 
bên là bên A Lại Da thức (gọi là “Bổn” vì A Lại Da 
thức còn được gọi tên là Căn Bản thức) và Tiền Lục 
Thức (gọi là "Tình” vì Tiền Lục Thức chính là nơi 
khởi nguồn cho tất cả tình cảm của chúng sinh). 
Mat Na thức nương tựa vào A Lại Da thức rồi chấp 
lấy Kiến Phần của A Lại Da thức làm tự ngã (Ngã 
Tướng sơ khởi, Ngã Tướng nòng cốt) nên Mạt Na 
thức có thể xem là có 2 tánh chủ yếu:  (1) tánh 
Hữu Phú Vô Ký ("Hữu Phú" = có nơi nương tựa là 
nương bám và thức A Lại Da) ("Vô Ký" = không  
phân biệt Thiện-Ác, Phải- Quấy, Đúng-Sai) và (2) 
tánh Tư Lương Chấp Ngã (Tư Lương= nguồn liệu 
cần thiết cho công năng tư duy, Chấp Ngã = tất cả 
các tư duy đều hướng về, xoáy vào trọng tâm Ngã 
Chấp). Ngã tướng không có bản chất thực sự, mà 
Mạt Na thức lại bám chấp vào Ngã tướng nên Cảnh 
của Mạt Na thức chỉ là Cảnh” Đới Chất” và thuộc về 
“Phi Lượng". Nhưng điều này cũng khiến làm gia 
tăng số lượng tâm sở và khiến phát triển cả về 
phẩm chất của các tâm sở ở Mạt Na thức khi đem 
so sánh với A Lại Da thức: trong khi thức A Lại Da 
chỉ có 5 tâm sở Biến Hành (1. Xúc, 2. Tác Ý, 3. 
Thọ, 4. Tưởng, 5. Tư) với tính cách mênh mang, 
nhẹ nhàng; nay qua đến Mạt Na thức, số lượng tâm 
sở được gia tăng lên đến 18 tâm sở. Vậy nếu đem 
so với A Lại Da thức, Mạt Na thức đã có thêm 13 
tâm sở như sau: 1 tâm sở Biệt Cảnh (Huệ), 4 tâm 
sở Căn Bản Phiền Não (1. Tham, 2. Si, 3. Mạn, 4. 
Ngã Kiến), và 8 Đại Tùy Phiền Não (1. Trạo Cử, 2. 
Hôn Trầm, 3. Bất Tín, 4. Giải Đãi, 5. Phóng Dật, 6. 
Thất Niệm, 7. Tán Loạn, 8. Bất Chánh Tri). 4 tâm 
sở Căn Bản Phiền Não của Mạt Na thức, còn gọi là 
4 Tư Hoặc, đều là những phiền não thâm sâu, tận 
cùng nơi tâm thức của chúng ta. Chúng giống như 
là những tiếng nói thầm thì vang vọng thường trực, 
liên tục nơi đáy tâm thức; nhưng chúng cũng chỉ là 
những sản phẩm, những bóng dạng xuất sinh từ ý 
hướng Ngã chấp nơi Mạt Na thức mà thôi. Điều này 
khiến 4 tâm sở phiền não này đều có danh xưng 
gắn liền với "Ngã". Như tâm sở phiền não Tham 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  22 
 

còn được gọi là “Ngã Ái”, Si còn được gọi là “Ngã 
Si”, Mạn còn được gọi là “Ngã Mạn”,… Điều đặc sắc 
là tâm sở (Căn Bản Phiền Não) “Ngã Kiến” chỉ có ở 
nơi Mạt Na thức mà không có nơi các thức Tâm 
Vương khác. Lý do là khi qua đến Tiền Lục Thức, 
Ngã Kiến đã được phát triển và biến tướng ra thành 
Kiến Hoặc với 5 loại khác nhau được phân định là: 
1. Thân Kiến, 2. Biên Kiến, 3. Kiến Thủ, 4. Giới 
Cấm Thủ, 5. Tà Kiến. Do đây đã khiến có ra sự gia 
tăng số lượng tâm sở nơi Tiền Lục Thức. Với tổng 
số 18 tâm sở trong đó có đến 12 tâm sở (2/3 tổng 
số) đều thuộc về tâm sở phiền não; Mạt Na thức, 
căn nguồn chấp Ngã, đích thực cũng chính là căn 
nguồn của tất cả khổ đau, sợ hãi, sợ sệt thường 
trực và trọng yếu của mọi con người và mọi sinh 
vật. Như được đúc kết cô đọng, tinh gọn trong 2 
bài kệ đầu tiên nói về Mạt Na thức của Bát Thức 
Quy Củ Tụng (Tác giả: Tam Tạng Pháp Sư  Đường 
Huyền Trang (602-664)):  

Bài 1: 
"Đới chất, hữu phú, thông tình bổn 
Tùy duyên chấp ngã lượng vi phi  
Bát Đại, Biến Hành, Biệt Cảnh Tuệ 
Tham Si Ngã Kiến Mạn tương tùy” 
Tạm dịch: 
“Mang bản chất, nương tựa vào A Lại Da, 

thông suốt hai bên Tình va Bổn 
Tùy duyên chấp Ngã với phi lượng 
Có 8 Đại Tùy Phiền Não, 5 Biến Hành, và 1 

Biệt Cảnh Tuệ 
Tương hệ và tùy thuộc với 4 Căn Bản Phiền 

Não là Tham, Si, Ngã Kiến, Mạn” 
 
Bài 2: 
“Hằng thẩm tư lương ngã tướng tùy 
Hữu tình nhật dạ trấn hôn mê 
Tứ hoặc bát đại tương ưng khởi 
Lục chuyển hô vi nhiễm tịnh y” 
 
Tạm dịch: 
“Tùy thuộc Ngã tướng luôn tư lương thẩm xét 
Chúng hữu tình ngày đêm bị trấn áp, hôn mê 
Bốn Căn Bản Phiền Não và tám Đại Tùy Phiền 

Não tương ưng sinh khởi 
Gọi là làm nơi nương tựa nhiễm tịnh cho Sáu 

Chuyển Thức” 
 Qua đến Tiền Lục Thức, Bản Ngã và ý hướng 

chấp Ngã (xuất sinh từ Mạt Na thức) đã được 
phong phú hóa, phức tạp hóa và cụ thể hóa nên 
được thể hiện đậm nét, rõ ràng hơn.  Đây là do 
Tiền Lục Thức có thêm 2 yếu tố là Cảnh và Lượng. 
2 yếu tố này luôn có 3 Tánh là Thiện, Ác, và Vô Ký 
(không Thiện, không Ác); không còn chỉ là Vô Ký 
như ở A Lại Da thức và Mạt Na thức nữa. Điều này 
cũng khiến Ngã Tướng hư vọng từ Mạt Na thức có 
thêm sự phân biệt ra hai bên (nhị biên) nơi Tiền 
Lục Thức khiến có phân biệt chi tiết hơn về Năng 
và Sở, chủ thể và khách thể, Thức và Cảnh, Tâm 
và Vật, Ta và Người… mà phát triển ra Tứ Tướng là 

Ngã Tướng, Nhân Tướng, Chúng Sanh Tướng, Thọ 
Giả Tướng. Sự tựu thành và phát triển ra Tứ Tướng 
được cảm nhận có tương quan mật thiết đến nghĩa 
lý thâm sâu về “Hàng Phục Tâm” nơi kinh Kim 
Cang và về "Chúng Sanh Trược" nơi kinh Thủ Lăng 
Nghiêm. Điều này cũng có tương quan đến thể 
tánh và thể tướng của Tiền Lục Thức: số lượng tâm 
sở được nâng lên 34 ở Tiền Ngũ Thức (tăng thêm 
16 tâm sở so với Mạt Na thức), và lên đến mức tối 
đa là 51 tâm sở ở Ý Thức (tăng thêm 33 tâm sở so 
với Mạt Na thức, khiến tổng số tâm sở ở Ý Thức 
gần gấp 3 lần so với Mạt Na thức).  

Tiền Ngũ Thức chỉ có Tánh Cảnh:  nghĩa là dù 
Cảnh như thế nào (cảnh Thiện, Ác, hay Vô Ký) thì 5 
giác quan (Mắt, Tai, Mũi, Lưỡi, Thân) chỉ tiếp thu, 
ghi nhận như thế ấy, đầy đủ 3 Tánh, một cách 
khách quan, thụ động, không thêm, không bớt… Do 
vậy, chất lượng nhận thức của Tiền Ngũ Thức được 
gọi là “Hiện Lượng”, chất lượng của Tánh Cảnh. 
Trong tu tập Thiền Định, Tiền Ngũ Thức chỉ có đầy 
đủ hoạt động, dụng năng của 5 giác quan (Mắt, 
Tai, Mũi, Lưỡi, Thân) ở Dục Giới, nhưng khi lên đến 
Nhị Địa của Sắc Giới (Định Sanh Hỷ Lạc Địa), Tiền 
Ngũ Thức chỉ còn dụng năng ở 3 giác quan là Mắt, 
Tai và Thân (Điều này minh định là mức độ Thiền 
Định càng cao thì dụng năng của Tiền Lục Thức bấu 
víu vào 6 trần cảnh càng được giảm bớt). Số lượng 
16 tâm sở được tăng thêm nơi Tiền Ngũ Thức so 
với Mạt Na thức được kể tên và tính toán như sau: 
thêm 4 tâm sở Biệt Cảnh (1. Dục, 2. Thắng Giải, 3. 
Niệm, 4. Định) (tâm sở Biệt Cảnh thứ 5 là Huệ đã 
có sẵn ở Mạt Na thức); thêm 11 tâm sở Thiện (1. 
Tín, 2. Tàm, 3. Quý, 4. Vô Tham, 5. Vô Sân, 6. Vô 
Si, 7. Cần (Tinh Tấn), 8. An (Khinh An), 9. Bất 
Phóng Dật, 10. Hành Xả, 11. Bất Hại) (Mạt Na thức 
không có bất cứ tâm sở Thiện nào); thêm 2 Trung 
Tùy Phiền Não (1. Vô Tàm, 2. Vô Quý) (Mạt Na 
thức cũng không có bất cứ Trung Tùy Phiền Não 
nào); bớt đi 2 Căn Bản Phiền Não là Mạn và Ngã 
Kiến, nhưng lại có thêm tâm sở Sân (như thế Tiền 
Ngũ thức chỉ có 3 tâm sở Căn Bản Phiền Não là 1. 
Tham, 2. Sân, và 3. Si). Các điều trên được cô 
đọng qua bài kệ nói về Tiền Ngũ Thức của Bát Thức 
Quy Củ Tụng như sau: 

"Tánh Cảnh, Hiện Lượng, thông Tam Tánh 
 Nhãn, Nhĩ, Thân tam Nhị Địa cư 
 Biến Hành, Biệt Cảnh, Thiện thập nhất 
 Trung nhị, Đại bát, Tham Sân Si" 
Tạm dịch: 
 "Tánh Cảnh, Hiện Lượng thông với ba Tánh  
Đến Nhị Địa vẫn còn dùng 3 căn là mắt, tai, 

thân thể 
Có đủ 5 Biến Hành, 5 Biệt Cảnh, 11 Thiện tâm 

sở  
2 Trung Tùy, 8 Đại Tùy, 3 Căn Bản (Tham, 

Sân, Si) Phiền Não"   
Tánh Cảnh và Hiện Lượng của Tiền Ngũ Thức 

khi được đưa đến Ý Thức (Đệ Lục Thức, Thức thứ 6) 
đã trở nên có tính chất phong phú, phức tạp và 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  23 
 

mạnh mẽ hơn, thể hiện qua 3 Cảnh và 3 Lượng của 
Ý Thức. 3 Cảnh là Tánh Cảnh (đã nêu ở phần Tiền 
Ngũ Thức), Đới Chất Cảnh (đã nêu ở phần Mạt Na 
thức), và nay có thêm Độc Ảnh Cảnh. Độc Ảnh 
Cảnh là cảnh chỉ có độc nhất ở Ý Thức, và đó chỉ là 
những bóng hình, ảnh tượng không có thật, chỉ do 
Ý Thức phân biệt, so đo, tính toán, tưởng tượng 
mông lung mà có. Số lượng 33 tâm sở được tăng 
thêm nơi Ý Thức so với Mạt Na thức được kể tên 
như sau:  thêm 4 tâm sở Biệt Cảnh (như đã nêu ở 
phần Tiền Ngũ Thức), thêm 11 tâm sở Thiện (như 
đã nêu ở phần Tiền Ngũ Thức), thêm 1 Căn Bản 
Phiền Não là Nghi (như thế Ý thức có đủ 5 Căn Bản 
Phiền Nảo là 1. Tham, 2. Sân, 3. Si, 4. Mạn, và 5. 
Nghi), thêm 10 Tiểu Tùy Phiền Não (1. Phẫn, 2. 
Hận, 3. Phú, 4. Não, 5. Tật, 6. Xan, 7. Cuống, 8. 
Xiểm, 9. Hại, 10. Kiêu), thêm 2 Trung Tùy Phiền 
Não (như đã nêu ở phần Tiền Ngũ Thức), thêm 4 
tâm sở Bất Định (1. Hối, 2. Miên, 3. Tầm, 4. Tư). 
Các điều này được đúc kết qua bài kệ nói về Đệ Lục 
Thức của Bát Thức Quy Củ Tụng như sau: 

"Tam tánh, tam lượng, thông tam cảnh 
 Tam giới luân thời dị khả tri 
 Tương ưng tâm sở ngũ thập nhất 
 Thiện ác lâm thời biệt phối chi"  
Tạm dịch: 
"Ba tánh, ba lượng, thông ba cảnh 
Ba cõi xoay vần có thể dễ biết 
Tương ưng với năm mươi mốt tâm sở 
Đến lúc riêng biệt có ra thiện ác chi phối". 
Đến đây Duy Thức Học lại giúp có câu trả lời 

cho câu hỏi: “Đến khi nào chúng ta mới bớt sợ và 
mới hết sợ?”. Câu trả lời tổng quát có thể được cảm 
nhận và đúc kết là: Do “Sợ” là một đặc thái tâm 
thức chấp mắc sai lầm vào Bản Ngã nơi mỗi chúng 
ta, là sản phẩm được xuất sinh từ Mạt Na thức, rồi 
được bồi đắp nơi Tiền Ngũ Thức, và trưởng dưỡng, 
phát triển tối đa nơi Ý Thức nơi tâm thức  chúng ta; 
nên muốn "Bớt Sợ" thì cần nhận biết rõ tướng 
trạng Bản Ngã rồi ra sức bào mòn bớt ý hướng 
chấp Ngã nơi Ý Thức; và nếu muốn "Hết Sợ" thì cần 
buông bỏ rốt ráo Bản Ngã nơi Mạt Na thức qua 
xuyên phá vượt qua được Mạt Na thức và qua 
buông bỏ tất cả những mầm giống chủng tử Nghiệp 
Thức của Bản Ngã nơi A Lại Da thức. 

Theo Biện Trung Biên Luận [Bồ Tát Di Lặc 
thuyết kệ, Bồ Tát Thế Thân (316-396) luận giải, 
ngài An Huệ (475-555) thích sớ, ngài Chân Đế 
(499-569) dịch Phạn sang Hán, Quảng Minh dịch 
Hán sang Việt], tướng trạng Bản Ngã nơi Mạt Na 
thức được cảm nhận là sẽ dần dà bị bào mòn rồi bị 
triệt tiêu khi chúng ta ra sức gia công tầm tứ, quán 
chiếu, tu tập 37 Trợ Đạo Phẩm qua 5 bước, tạm kể 
tên và sơ lược như sau:  

 
 Bước 1: tu tập pháp quán Tứ Niệm Xứ (quán 

Thân- quán Thọ- quán Tâm- quán Pháp). Đó là 
khởi sinh và tăng cường năng lực quán chiếu vào 4 
đối tượng biểu hiện về Ngã và Ngã Sở Hữu rõ ràng 

nhất, gần gũi nhất, cụ thể nhất: Thân, Thọ, Tâm, 
và Pháp. Có thể nói nôm na đây là bước Thuần hóa 
Ý Thức, không cho Ý thức hung hãn chạy rong vào 
6 trần (Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp) mà 
khiến Ý Thức trở nên thuần hòa, quay hướng về với 
nội tâm (Mạt Na thức và A Lại Da thức). 

Bước 2: tu tập Tứ Chánh Cần, 4 pháp chánh 
trực, nỗ lực phòng hộ và phát triển tâm thức nhằm 
giảm diệt Ác pháp và nhằm tăng trưởng Thiện pháp 
cho Ý Thức, bao gồm: 1. Ngăn cản điều Ác không 
cho phát sinh, 2. Dứt trừ điều Ác đã phát sinh, 3. 
Sinh khởi điều Thiện chưa phát sinh, 4.Phát triển 
điều Thiện đã phát sinh. Có thể nói nôm na đây là 
bước Thiện hóa Ý Thức.  

Bước 3:  tu tập Tứ Như Ý Túc (1. Dục Như Ý 
Túc, 2. Cần Như Ý Túc, 3. Tâm Như Ý Túc, và 4. 
Quán Như Ý Túc) nhằm đưa Ý Thức (đã được thuần 
thiện) quay ngược trở vào Mạt Na thức, không còn 
ham thích hướng chạy theo trần cảnh bên ngoài 
nữa (chữ "Ý" của "Như Ý" chính là Ý Căn Mạt Na 
thức, là Mạt Na thức, là căn nguồn của Ý Thức). Do 
công phu tu tập Tứ Như Ý Túc, hành giả hoàn tất 
được Thuận Giải Thoát phần của Tư Lương Vị, giai 
vị đầu tiên trong 5 giai vị tu tập của Duy Thức 
Hạnh. Có thể nói nôm na đây là bước Tịnh hóa Ý 
Thức ở giai đoạn sơ khởi (=Sơ Tịnh hóa Ý Thức). 

Bước 4: tu tập Ngũ Căn (1. Tín Căn, 2. Tấn 
Căn, 3. Niệm Căn, 4. Định Căn, 5. Huệ Căn): là 
khởi phát và hình thành đầy đủ 5 căn cứ địa vững 
chắc cho sự nghiệp tiến tu giải thoát, bao gồm: 1. 
Tín = là tăng thượng về Dục Như Ý Túc, 2. Tấn = là 
tăng thượng về gia hành, Tấn Như Ý Túc, 3. Niệm 
= là tăng thượng về Chánh Niệm, 4. Định = là tăng 
thượng về Chánh Định, 5. Tuệ = là tăng thượng về 
tư trạch, quán chiếu. Sự thành công trong tu tập 
Ngũ Căn sẽ giúp hành giả đạt đến được Noãn Vị và 
Đảnh Vị, 2 quả vị đầu tiên của Tứ Gia Hạnh Vị. Có 
thể nói nôm na đây là bước Tịnh hóa Ý Thức ở giai 
đoạn trung gian (= Trung Tịnh hóa Ý Thức). 

Bước 5: tu tập Ngũ Lực (1. Tín Lực, 2. Tấn 
Lực, 3. Niệm Lực, 4. Định Lực, 5. Huệ Lực) là phát 
triển, tăng cường sức lực tiến tu giải thoát nơi 5 
Căn, nên khiến sự nghiệp tu tập nơi 5 Căn có thêm 
hiệu quả tốt đẹp mà đạt được 2 quả vị sau của Tứ 
Gia Hạnh Vị là Nhẫn Vị và Thế Đệ Nhất Vị. Đến 
đây, Bồ Tát không còn bị thoái đọa trong tu tập vì 
đã nhận rõ các pháp thế gian chỉ toàn là hữu lậu, 
duy tâm nên Bồ Tát đắc được Định Vô Gián, được 
trí vô lậu mà thể nhập vào giai vị Kiến Đạo. Có thể 
nói nôm na đây là bước Tịnh hóa Ý Thức ở giai 
đoạn sau cùng (= Cực Tịnh hóa Ý Thức). Bước 4 và 
bước 5 ở đây tương ưng với Gia Hạnh Vị, giai vị thứ 
hai trong 5 giai vị tu tập của Duy Thức Hạnh. 

Kiến Đạo được gọi đầy đủ là "Kiến Đạo Sở 
Đoạn Hoặc", cũng được gọi là "Kiến Nhất Xứ Trụ 
Địa Phiền Não", "Kiến Chướng", "Kiến Phiền Não", 
Kiến Chí, Kiến Đắc … Giai vị Kiến Đạo được xem là 
đã bắt đầu Thánh vị, vì đã là quả vị Tu Đà Hoàn 
bên Thanh Văn thừa hoặc là quả vị Bồ Tát Sơ Địa 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  24 
 

(Hoan Hỷ Địa) của Thập 
Địa Bồ Tát bên Bồ Tát 
thừa. Đến giai vị này, Bồ 
Tát thấy rõ ra con đường 
cần dụng công  tiếp theo 
qua tu tập Thất Giác Chi 
(7 nhánh của Giác thể), 
bao gồm: 1. Niệm Giác 
Chi, 2. Trạch Giác Chi, 3. 
Tinh Tấn Giác Chi, 4. Hỷ 
Giác Chi, 5. Khinh An 
Giác Chi, 6. Định Giác 
Chi, 7. Xả Giác Chi), là 
đã thấy rõ được 88 loại 
phiền não (bát thập bát 
Sử), những phiền não 
căn bản mà bậc Kiến Đạo 
cần và sẽ dụng công dứt 
trừ hoàn toàn trong giai 
đoạn Tu Đạo, giai đoạn 
tu tập tiếp theo sau khi 
Kiến Đạo. Đây thường 
được gọi là "KIẾN ĐẠO 
KHỞI TU". Do vì đã thấy rõ ra các phiền não cần 
được dụng công đoạn trừ, giai vị Kiến Đạo cũng 
được cảm nhận là giai vị đã nhận biết rõ tướng 
trạng huyễn vọng của Bản Ngã nơi Mạt Na thức, 
căn nguồn của mọi nỗi sợ hãi, rồi ra sức khiến Ý 
Thức (đã được thuần hóa, thiện hóa, và tịnh hóa) 
bớt đi vọng chấp, bớt đi sức bám víu vào Bản Ngã, 
nên khiến mọi nỗi sợ bắt đầu được vơi giảm. Giai 
đoạn tu tập của Kiến Đạo được xem tương ưng với 
Thông Đạt Vị, giai vị thứ ba trong 5 giai vị tu tập 
của Duy Thức Hạnh.    

Tuy nhiên từ giai đoạn Kiến Đạo, các Ngài còn 
cần phải trải qua và hoàn tất giai đoạn Tu Đạo, Bản 
Ngã mới thật được đoạn trừ hoàn toàn. Giai đoạn 
Tu Đạo này tương ưng với 3 quả vị là Tư Đa Hàm, 
A Na Hàm, và A La Hán (bên Thanh Văn thừa) hoặc 
tương ưng với 7 địa vị Bồ Tát Đăng Địa, từ Đệ Nhị 
Địa đến Đệ Bát Địa với tên gọi lần lượt là Ly Cấu 
(Đệ Nhị) Địa, Phát Quang (Đệ Tam) Địa, Diệm Huệ 
(Đệ Tứ) Địa, Nan Thắng (Đệ Ngũ) Địa, Hiện Tiền 
(Đệ Lục) Địa, Viễn Hành (Đệ Thất) Địa,Bất Động 
(Đệ Bát) Địa (bên Bồ Tát thừa). Trong giai đoạn Tu 
Đạo, Bồ Tát với trí huệ Bát Nhã đã tu tập tiếp thêm 
về Bát Chánh Đạo (1. Chánh Kiến, 2. Chánh Tư 
Duy, 3. Chánh Ngữ, 4. Chánh Nghiệp, 5. Chánh 
Mạng, 6. Chánh Tinh Tấn, 7. Chánh Niệm, 8. Chánh 
Định), tức là các Ngài hoàn tất tu tập 37 Trợ Đạo 
Phẩm.  Ngoài ra các Ngài cũng tu tập thực hành 
sâu xa Lục Độ Ba La Mật (1. Bố Thí, 2. Trì Giới, 3. 
Nhẫn nhục, 4. Tinh Tấn, 5. Thiền Định, 6. Trí Tuệ, 
bên Bồ Tát thừa) hoặc Thập Độ Ba La Mật (bên 
Thanh Văn thừa, bao gồm: 1. Bố Thí, 2. Trì Giới, 3. 
Xuất Gia, 4. Trí Tuệ, 5. Tinh Tấn, 6. Nhẫn, 7. Chân 
Thật, 8. Quyết Định, 9. Bác Ái, 10. Xả). Kết quả tu 
tập ở giai đoạn Tu Đạo là các Ngài chứng đắc được 

giai vị A La Hán (Thanh 
Văn thừa), tương ưng với 
Bất Động (Đệ Bát) Địa 
bên Bồ Tát thừavà được 
xem là đã Kiến Tánh với ý 
nghĩa thường được nhắc 
đến: “KIẾN TÁNH 
THÀNH PHẬT”. Giai 
đoạn tu tập của Tu Đạo 
được xem tương ưng với 
Tu Tập Vị, giai vị thứ tư 
trong 5 giai vị tu tập của 
Duy Thức Hạnh. Ở giai vị 
này, các Ngài đã xả bỏ 
sạch hết các chủng tử tập 
khí, nghiệp thức nơi kho 
tàng A Lại Da thức, thành 
tựu viên mãn Vô Sanh 
Pháp Nhẫn (cảnh giới Niết 
Bàn của Đạo Đế trong Lý 
Tứ Đế bên Thanh Văn 
thừa), đã đắc Sinh 
Không, vượt qua luân hồi 

sanh tử trong Tam Giới (Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc 
Giới), và cũng đã thắng vượt Ngã Chấp nên các nỗi 
"Sợ" đã không còn hiện hữu nữa nơi các Ngài. Do 
vắng bóng, không còn có "Sợ" nên tâm các Ngài 
luôn được tự tại vì thường hằng có 2 Tự Tại Sở Y 
Chỉ là Vô Phân Biệt Tự Tại và Tịnh Độ Tự Tại như 
Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh đã nêu rõ: “…Bồ 
Tát y Bát Nhã Ba La Mật Đa cố, tâm vô quái 
ngại, vô quái ngại cố, vô hữu khủng bố, viễn ly 
điên đảo mộng tưởng, cứu cánh Niết Bàn”. Có 
thể tạm dịch thoát đoạn kinh văn này như sau: “Bồ 
Tát (đã Kiến Đạo) tu tập trí tuệ Bát Nhã Vượt Đến 
Bờ Kia, tâm sẽ không còn bị trở ngại vọng chướng. 
Do không còn bị vướng mắc bởi những trở ngại 
này, Bồ Tát (nay Kiến Tánh) không còn có các nỗi 
sợ hãi, xa rời các mộng tưởng điên đảo, thể nhập 
vào Niết Bàn tối hậu”).   

Trong nhà Thiền có câu chuyện kể: "Đời Trinh 
Quán nhà Đường, Tứ Tổ Đạo Tín xa xem khí tượng 
núi Ngưu Đầu, chùa U Thê, biết có dị nhân ở đó, 
bèn tìm đến. Thấy ngài Pháp Dung đang ngồi cứng 
đờ, chừng như chưa bao giờ ngoái cổ lại. 

Tổ hỏi: "Ông làm gì ở đây?" 
Sư đáp: "Quán tâm." 
Tổ: "Quán là người nào? Tâm là vật gì?" 
Sư không đáp, đứng dậy, đảnh lễ hỏi: "Chẳng 

hay tôn xá của Đại Đức ở đâu?" 
Tổ: "Bần đạo chẳng đình trụ nơi đâu, Đông 

cũng vậy, mà Tây cũng vậy". 
Sư: "Đại Đức có biết thiền sư Đạo Tín không?" 
Tổ: "Hỏi ông ta làm gì?" 
Sư: "Vì ngưỡng mộ cao đức đã lâu, những 

mong được chiêm bái". 
Tổ: "Đạo Tín là bần đạo đây". 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  25 
 

Sư: "Nhân sao lên đây?" 
Tổ: "Cốt thăm ông. Có chỗ nào an nghỉ không? 
Sư chỉ về phía sau, nói: "Có cái cốc riêng". 
Bèn đưa Tổ đến am ấy. Nhìn quanh am, thấy 

lẫn quất dấu vết loài hổ lang, Tổ dang đôi tay, tỏ ra 
dáng sợ hãi. 

Sư hỏi: "Còn có cái đó sao?" 
Tổ: "Có thấy gì nữa không?" 
Sư không đáp.  
Chặp sau, Tổ bèn viết lên tảng đá Sư ngồi tịnh 

hàng ngày một chữ "Phật"; Sư nhìn thấy, lộ vẻ khó 
chịu. 

Tổ hỏi: "Còn có cái đó sao?". 
Sư chưa hiểu được thâm ý của Tổ, bèn đảnh 

lễ, xin lắng nghe lời tâm yếu…”  
 
Qua câu chuyện Thiền này, có thể rút ra vài 

điều sau: 
Về câu hỏi thứ nhất: "Quán là người nào?": Tổ 

đã quất thẳng vào tận chiều sâu nơi Mạt Na thức 
chấp Ngã của Sư. 

Về câu hỏi thứ hai: "Tâm là vật gì?": lại có 
thêm nhát búa bổ vào nơi Ý Thức chấp pháp. Hai 
câu hỏi này thật không dễ có thể trả lời suôn sẻ, 
nên Sư im lặng, không đáp. 

Rồi Tổ dang đôi tay, tỏ ra dáng sợ hãi dấu vết 
loài hổ lang: như một điệu bộ nhẹ nhàng như mây 
bay, giản đơn, quen thuộc mà mọi người ai cũng dễ 
hiểu để khích dẫn lời phát biểu từ nơi người xem, 
khiến Sư không thể không buông ra câu hỏi: "Còn 
có cái đó sao?" 

Để nhổ đinh, tháo chốt cho câu hỏi này, Tổ đã 
viết chữ Phật lên trên tảng đá Sư hàng ngày ngồi 
tịnh tọa. Rồi ngay khi thấy Sư lộ vẻ khó chịu, Tổ đã 
ban xuống nhát búa sau cùng: "Còn có cái đó 
sao?". Nhát búa này ban đầu đã đi từ Sư đến Tổ, 
nay Tổ đã khéo léo, phương tiện thiện xảo xoay 
ngược đi trở lại Sư. 

Sư và Tổ cùng nói về "Cái Đó". "Cái Đó" này 
được biểu hiện qua động thái dang hai tay như 
tuồng tỏ vẻ sợ hãi của Tổ và thái độ khó chịu, ngần 
ngừ... của Sư. Và cũng nơi "Cái Đó", qua suốt chiều 
sâu trong tâm thức lại làm bật sáng lên ý nghĩa giải 
đáp cho cho hai câu hỏi của Tổ lúc sơ kiến cùng 
Sư: "Quán là người nào? Tâm là vật gì?" và cả cho 
câu hỏi sau cùng của Tổ: "Còn thấy cái gì nữa 
không?" vậy. 

 
Plano _ February 15, 2025 

 
 
 
 
 

 
 
 

 
 

Trăm điều bí ngữ  
 
một chùm lượng tử bắn vào tâm thức 
nghe leng keng tiếng vỡ của tế bào 
tháng giêng nắng hiếm hoi 
và mưa tuyết dội lên mái nhà cô độc 
rên rỉ những loài sâu bọ 
con mèo co ro biếng nhác 
mắt mở ra trên dung nhan vụn nát  
nhìn chậu sành nứt rạn bên lá đỏ cây phong 
 

con đường nào vẽ lên quỹ đạo của gió 
bay qua trăm ngọn đồi trọc 
ve vuốt những trái tim khắc kỷ 
và những mái đầu cúi xuống 
trước bàn thờ thầm thì 
hoài nghi và ganh tỵ 
tiếng chuông lướt qua đá xanh  
thắp lửa đầu mùa tiền kiếp sanh linh 
 

triền núi la đà câu thơ và đoạn kinh học thuộc 
du hành qua biển và trời 
bát nhã lang thang mấy độ 
gõ cửa sắc không, không sắc 
vô thanh vô tướng 
trăm điều bí ngữ 
xôn xao những buổi chiều gió chướng 
lời chân như tự tại hát trong tim  
 
chưa nhìn ra ánh sáng 
quang tử bắn thật nhanh 
xuyên qua thịt da 
đoạn đành những sát na… 
 

thy an 
  



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  26 
 

Tứ cú lục bát “BÀN TAY” 
 

 
RỬA  
Bàn tay lỡ đã nhúng chàm 
Theo lao gieo nghiệp, nghiệp càng dầy lên 
Quay về tẩy rửa tâm đen 
Rửa tay chữa bệnh bỗng nhiên yên bình. 
 
NHÌN LẠI 
Nửa đời nhìn lại thấy em 
Nằm đong đưa võng trong tim tôi già 
Cười khan bên bút thơ trà 
Bàn tay trơn trắng đã nhòa tình xưa. 
 
CÒN NẮM CHI? 
Đắm say đất bạc, đất tiền 
"Hoàng kim hắc thế tâm" điên cái lòng 
Đã từng tay trắng, tay không 
Thì về với đất có còn nắm chi? 
 
THẢ 
Thơ văn thuần Việt ba miền 
Yêu đương, hình sự, đạo thiền hòa nhau 
Hồi ức lửa đạn, trầu cau 
Bàn tay xòe thả năm sau có còn?! 
 
ĐẤT VỠ 
Sần chai tay trắng nợ nần 
Đất khô ướt mộng vỡ từng mảnh hoang 
Mồ hôi bóng mướt kiên gan 
Mầm xanh bật nẩy đất vàng đất thiêng. 
 
YẾU ĐUỐI 
Bàn tay mềm mịn nuột nà 
Là tân thế giới, là hoa thiên đường 
Thơm lừng đất Mẹ yêu thương 
Tôi về yếu đuối chân dừng khó đi. 

 

KHÓI MÂY 
Bạo tàn rồi cũng khói mây 
Đỉnh cao danh vọng tan bay giữa trời 
Bon chen lặn hụp với đời 
Đôi bàn tay trắng kiếp người bặt câm. 
 
TIẾNG ĐÀN 
Bàn tay đau vuốt phím đàn 
Nỗi lòng da diết trổi âm gửi người 
Đêm dài tình khúc chơi vơi 
Sớm mai thăng giáng tiếng lời hoan ca. 
 
ĐƯỜNG 
Tìm về đất Tịnh ngược dòng 
Những vầng mây biến hóa rồng phượng bay 
Phù du xòe mở bàn tay 
Cái quan đường mở dưới ngay chân mình. 
 
ẢO VỌNG 
Đêm ngày vọng tưởng cao sang 
Trí tâm rượt đuổi lầu vàng mâm son 
Tình thâm, ân nặng không còn 
Dừng chân ngó lại trắng trơn tay mình. 
 
NƯỚC NGUỒN HƯƠNG GIANG  
Hai tay vốc nước uống vào 
Mát tươi từng ngụm, ngọt ngào từng giây 
Nghìn xưa trôi đến nghìn nay 
Châu thân nhận đón giọt đầy giọt vơi. 
 
CHÁNH TÍN 
Niềm tin vững chãi đường trường 
Hòa cùng khổ đế đếm buồn đong vui 
Đường trường đã bước, không lui 
Hai tay được-mất cuộc chơi vẫn còn. 

Thơ  VĨNH HỮU TÂM KHÔNG



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  27 
 

 

CHÁNH TRÍ GIẢI THOÁT 
 

(Phật Pháp Thứ Năm – Bài viết của Nhóm Áo Lam) 
 
 
 
 
 
 
 

Anh Chị Em Áo Lam thương mến, 
 
Hôm nay nhóm Áo Lam (NAL) xin kể ACE nghe 

câu chuyện của một "thiếu niên anh hùng." Anh 
hùng không phải vì đã thắng ngàn vạn quân địch 
mà vì đã chiến thắng chính thân-ngữ-ý của mình. 

Thuở ấy, thời Đức Thế tôn còn tại thế, tại xứ 
Kosambi, có một cậu bé lên 7 tuổi, được nhận vào 
làm Sa di dưới sự chỉ dạy của Trưởng lão Tissa. 
Trước khi làm lễ thế phát cho cậu, Trưởng lão dạy 
cho cậu một đề tài thiền quán. Trong khi được cạo 
tóc, cậu bé suy tư về đề tài quán chiếu thật chăm 
chú  đến nỗi khi sợi tóc cuối cùng vừa rớt xuống, 
cậu bé đã chứng  được quả vị A la hán. 

Sau đó ít lâu, Trưởng lão Tissa đưa cậu bé lên 
đường đi đến Xá Vệ để đảnh lễ đức Phật. Dọc 
đường, hai thầy trò nghỉ đêm trong một ngôi chùa 
nhỏ trong làng. Đêm ấy, Trưởng lão lên giường 
nằm ngủ còn cậu bé lại ngồi thiền suốt đêm bên 
cạnh giường của Sư phụ. Trời mờ sáng, sư phụ 
thức dậy, định đánh thức cậu Sa di, mới dùng cán 
quạt lá khẽ gõ vào đầu cậu bé để gọi dậy, rủi thay, 
cán quạt lại đánh trúng vào mắt cậu Sa di. Cậu lấy 
tay che mắt, nhổm dậy, đi lo nấu nước nóng cho 
Sư phụ rửa mặt. Khi bưng nước  ấm dâng lên cho 
Thầy, cậu cầm thau nước một tay, còn một tay thủ 
che mắt. Sư phụ quở: “Sao lại vô lễ dùng có một 
tay?” Cậu vội bỏ tay ra cầm lấy thau nước. Bấy giờ 
Trưởng Lão mới nhận ra là mình đã đánh trúng mắt 
học trò và làm hỏng hết một mắt. Trương lão vội 
vàng xin lỗi, nhưng cậu Sa di thưa: “Bạch Sư phụ, 
đó chẳng phải là lỗi của Thầy mà chính vì nghiệp cũ 
của con, nay con phải chịu chột mắt.” 

Đến khi đảnh lễ đức Phật, Trưởng lão bạch Phật 
rằng cậu Sa di này là một bậc cao quý nhất mà 
Trưởng lão chưa từng gặp. Khi nghe kể chuyện lại, 
đức Phật mới  bảo rằng:  

“Này chư tỳ kheo, một vị A la hán chẳng hề sinh 
lòng tức giận với một ai, bao giờ cũng điều phục 
các căn và luôn luôn tỏ ra thanh thản và hoàn toàn 
trầm tĩnh.” 

Rồi đức Phật mới nói lên bài Kệ sau đây mà nhà 
thơ Phạm Thiên Thư đã thi hóa như sau: 

 

“Biển Ý thường vắng lặng 
Ngữ hành nghiệp trang nghiêm 
Rực chánh trí giải thoát 
Thân an lạc vô biên.” 
(KPC, Kệ # 96) 
 
Thưa Anh Chi Em, 
Cao quý thay, đức tính của một vị A La Hân: 

tâm an tịnh, trí giải thoát (tâm trầm tĩnh, lời trầm 
tĩnh, ý trầm tĩnh) = luôn hiền từ, dịu dàng, từ   tốn 
và Trí giai thoát = chánh biến tri = sự hiểu biết 
thông suổt tất cả mọi sự việc. 

Muốn tiến gần đến trí tuệ giải thoát phải dẹp bỏ 
các tà kiến. 

 
Thương mến kính chúc ACE Áo Lam tu tập tinh 

tấn để THÂN TÂM AN LẠC. 
 
Trân trọng, 
NAL 
 

 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  28 
 

 
QUÁN ĐỀ MỤC “6 NỘI-NGOẠI XỨ” 
TRONG KINH TỨ NIỆM XỨ 
 

Thích Nữ Hằng Như 
 
 

I. DẪN NHẬP 
Xứ theo nghĩa thông thường là vị trí, nơi chốn. 

Trong giáo lý nhà Phật có 12 xứ, gồm sáu nội xứ và 
sáu ngoại xứ, gọi chung là “Sáu nội-ngoại xứ”. Sáu 
nội xứ  chính là sáu Căn có nghĩa là lĩnh vực, cơ 
quan, bộ phận, cánh cửa, nguồn gốc, sức mạnh... 
Sáu Căn là sáu giác quan của thân tâm con người, 
đó là: Mắt, Tai, Mũi, Lưỡi, Thân và Ý, được xem 
như sáu cánh cửa liên lạc với thế giới bên ngoài khi 
tiếp xúc với sáu ngoại xứ, tức sáu trần cảnh là:  
Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp.  
 

II. Ý NGHĨA VÀ CÔNG DỤNG CỦA “6 NỘI-
NGOẠI XỨ” 

 - Sáu nội xứ, hay sáu căn gồm: 
1. Nhãn xứ/Nhãn căn: Là hai con mắt, có 

khả năng ngắm nhìn, tiếp xúc với ánh sáng, hình 
ảnh, màu sắc...   

2.Nhỉ xứ / Nhỉ căn: Là hai lổ tai, có khả năng 
nghe, tiếp xúc với âm thanh, tiếng động. 

 3.Tỷ xứ / Tỷ căn: Là hai lỗ mũi, có khả năng 
ngửi, tiếp xúc với các loại mùi hương bên ngoài. 

4.Thiệt xứ / Thiệt căn:  Là đầu lưỡi, có khả 
năng nếm, tiếp xúc với các vị mặn, ngọt, đắng, cay 
v.v... 

5.Thân xứ / Thân căn: Là toàn bộ cơ thể, 
ngoại trừ tóc, lông, móng tay, răng. Thân  có khả 
năng cảm nhận sự xúc chạm với nóng lạnh, trơn, 
mềm , đau đớn v.v. 

6. Ý xứ / Ý căn:  Là trung tâm vận hành các 
căn còn lại. Có khả năng suy nghĩ, nhận thức các 
pháp. 

- Sáu ngoại xứ hay sáu trần, là đối tượng của 
sáu căn gồm: 

1. Sắc xứ: Hình ảnh, màu sắc, ánh sáng, là 
đối tượng của mắt. 

2. Thanh xứ: Âm thanh, tiếng động, là đối 
tượng của tai. 

3. Hương xứ: Mùi hương... là đối tượng của 
mũi. 

4. Vị xứ: Vị, mặn, ngọt, đắng, cay... là đối 
tượng của lưỡi. 

5. Xúc xứ:  Cảm giác nóng, lạnh, cứng, mềm, 
đau đớn...  là đối tượng của thân. 

6. Pháp xứ:  Hình ảnh, ý niệm, cảm xúc, suy 
nghĩ... là đối tượng của ý. 

Khi 6 nội xứ và 6 ngoại xứ tương tác với nhau, 
sinh ra cái biết, gọi là thức. Thí dụ mắt nhìn thấy 
bình bông thì ngay khi đó trong tâm hình thành cái 
biết về mắt và bình bông được gọi là Nhãn thức. 
Tiếp theo cảm xúc khởi lên thích, hay không thích, 
hay  trung tín, đưa đến tình trạng tham lam hay 
sân hận và sau cùng là phát ra lời nói, hành động... 
tạo nghiệp. Nghiệp dù lành hay dữ đều là nguyên 
nhân khiến con người rơi vào vòng luân hồi sanh 
tử. Do sáu căn là nơi tiếp xúc với sáu trần sanh 
phiền não nên bị xem là gốc rễ của khổ đau. Muốn 
đoạn tận khổ đau hành giả phải tu tập bằng cách 
quán chiếu để hiểu rõ từng cảm xúc xuất hiện. 
Quan sát một cách  khách quan không theo đuỗi, 
cũng không xua đuỗi. Giây phút quan sát hiểu rõ 
đó là giây phút tuệ giác xuất hiện làm chủ được 
Nhãn căn và cảm thọ. Khi tuệ giác có mặt thì kiết 
sử lặng yên.  Tương tự như Nhãn thức. Năm thức 
kia là Nhỉ thức, Tỷ thức, Thiệt thức, Thân thức và Ý 
thức cũng vậy. 

  
III. QUÁN ĐỀ MỤC “6 NỘI-NGOẠI XỨ” TRONG 

KINH TỨ NIỆM XỨ 
Trong kinh Tứ Niệm Xứ, phần quán pháp trên 

đối tượng “Sáu Nội-Ngoại Xứ”,  Đức Phật dạy rằng 
do hai duyên Căn và Trần gặp nhau khởi sinh Kiết 
sử. Kiết sử là sự trói buộc khiến con người rơi vào 
nỗi khổ niềm đau. Cách tu tập là hành giả phải tuệ 
tri về hai pháp đó, cũng như tuệ tri kiết sử từ lúc 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  29 
 

khởi lên cho đến khi chấm dứt như thế nào, tuyệt 
đối không can thiệp. Nguyên văn lời kinh như sau:  

“... Này các Tỷ kheo , thế nào là Tỷ kheo sống 
quán pháp trên các pháp đối với sáu nội ngoại xứ? 
Này các Tỷ kheo, ở đây Tỷ kheo tuệ tri con mắt và 
tuệ tri các sắc, do duyên hai pháp này, kiết sử sanh 
khởi, vị ấy tuệ tri như vậy; và với kiết sử chưa sanh 
nay sanh khởi, vị ấy tuệ tri như vậy; và với kiết sử 
đã sanh nay được đoạn diệt, vị ấy tuệ tri như vậy; 
và với kiết sử đã được đoạn diệt, tương lai không 
sanh khởi nữa, vị ấy tuệ tri như vậy.  

Tìm hiểu đoạn kinh văn này, hành giả biết 
rằng khi một trong sáu căn tiếp xúc với trần cảnh 
tương ưng sẽ  phát sanh kiết sử. Thực tập quán 
pháp trên đề mục “sáu nội-ngoại xứ” bằng cách tuệ 
tri nội-ngoại xứ, đồng thời cũng tuệ tri kiết sử từ 
lúc mới xuất hiện đến khi kiết sử đoạn diệt...  mà 
không can thiệp vào. Chúng như thế nào biết như 
thế ấy.  

Thí dụ như: Bình thường kiết sử không hiện 
hữu, hành giả tuệ tri trong tâm không có kiết sử. 
Đến khi tai nghe những lời nói không hay về mình, 
hành giả cảm thấy bực bội khó chịu. Tai là nội xứ, 
tên gọi là Nhỉ xứ hay Nhỉ căn.  Những lời nói không 
hay này là Thanh xứ.  Sự bực bội sân hận là kiết 
sử. Như vậy, do duyên hai pháp: Tai và Âm thanh 
tương tác với nhau nên khởi sinh phiền não. Kinh 
Tứ Niệm Xứ dạy phần quán Pháp trên đối tượng 
“sáu nội-ngoại xứ” bằng cách hành giả tuệ tri các 
pháp nội ngoại và kiết sử mà không có phản ứng gì 
cả. Chỉ lặng lẽ quan sát sự vận hành của kiết sử 
mà thôi. Đối với năm nội xứ và năm ngoại xứ còn 
lại cũng quán như thế! 

Đoạn kinh tiếp, Đức Phật dạy:  
“Như vậy vị ấy sống quán pháp trên các nội 

pháp; hay sống quán pháp trên các ngoại pháp; 
hay sống quán pháp trên các nội pháp, ngoại pháp. 
Hay vị ấy sống quán tánh sanh khởi trên các pháp; 
hay sống quán tánh diệt tận trên các pháp; hay 
sống quán tánh sanh diệt trên các pháp. “Có những 
pháp ở đây”, vị ấy sống an trú chánh niệm như 
vậy, với hy vọng hướng đến chánh trí, chánh niệm. 
Và vị ấy sống không nương tựa, không chấp trước 
một vật gì trên đời. Này cá Tỷ kheo, như vậy là Tỷ 
kheo sống quán pháp trên các pháp đối với sáu 
nội-ngoại xứ.” 

Khi hành giả thường xuyên quán nội pháp, 
ngoại pháp và kiết sử như thế, hành giả sớm nhận 
ra sự vận hành của các pháp. Không pháp nào có 
mặt thường hằng ở trên đời này. Nó thay đổi theo 
chu kỳ “sinh, trụ, hoại, không”. Nó khởi sinh, tồn 
tại rồi đoạn diệt. Từ đó, hành giả nhận ra tánh 
sinh-diệt của các pháp. Khi có bất cứ pháp nào 
xuất hiện, hành giả an trú chánh niệm trên pháp 
đó. Dần dần chánh trí được phát huy, đưa đến kết 
quả là hành giả buông bỏ tham, sân, si, sống 
không nương tựa, không chấp trước, không bám 
víu bất cứ pháp gì trên đời, ngay cả tấm thân ngũ 
uẩn,  hành giả cũng không xem đó là mình, là của 

mình. Vị Tỷ kheo nào sống được như vậy, Đức Phật 
xác nhận vị Tỷ kheo đó  sống quán pháp trên các 
pháp đối với sáu nội-ngoại xứ. 

 
IV. KẾT LUẬN 

Học Phật, hành giả biết nguyên nhân của 
Khổ là  tham ái, dục vọng, phát sinh từ sự dính 
mắc của mắt với sắc đẹp, của tai với âm thanh êm 
dịu, của mũi với mùi hương quyến rủ, của lưỡi với 
vị ngon ngọt, của thân với cảm giác đê mê, của ý 
với những suy nghĩ, tưởng tượng hấp dẫn. Những 
thứ này là cội rễ sinh đau khổ.  Như vậy sáu căn 
mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý là sáu cửa ngỏ khởi đầu 
sự dính mắc với sáu trần sanh phiền lụy khổ đau 
(Kiết sử). Để tránh tình trạng này, hành giả cần tu 
tập rèn luyện để sáu căn tự làm chủ, không chạy 
theo sự quyến rủ của sáu trần, thì kiết sử không 
sanh khởi. 
 

(Sinh hoạt on line ngày 06/7/2025 với Hội Thiền 
Tánh Không Texas) 

NHỮNG MÙA XƯA 
 
Có mùa xuân chạy cùng người  
Đôi chân cuống quít, hát lời chim non 

Niềm vui là của sắt son  
Long lanh là ánh nguyệt tròn ngàn sau 

Một lần kia hạ biết hờn 

Ve kêu bỗng nín chuồn chuồn thôi bay 

Có người biết có người hay 

Mà không giữ nổi bàn tay lơi dần 

Mùa thu nào bước lại gần 

Nghe mưa ngâu khóc một lần tỉ tê 

Thì thôi vừa dứt cơn mê 

Lá đâu vàng một nẻo về an nhiên 

Tuyết giăng từng sợi tang buồn 

Làm sao thôi lạnh ôi nguồn thương tâm 

Nước mắt rơi vào lặng thầm 

Vầng dương dõi bước âm trầm đông tan 
 

QUY HỒNG 
2025 

 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  30 
 

 
Đại hội Thường Niên lần thứ I của nhiệm kỳ V 

(2024–2028) do Giáo hội Phật Giáo Việt Nam Thống 
Nhất Hoa Kỳ (GHPGVNTNHK) tổ chức tại Tu viện Đại 
Bi, thành phố Garden Grove, tiểu bang California, 
đã được cử hành và thành tựu viên mãn trong tinh 
thần hòa hợp, đoàn kết và trang nghiêm. Tiền Hội 
Nghị Đại hội diễn ra từ tối ngày 13 tháng 6 và chính 
thức khai mạc vào lúc 9 giờ sáng ngày 14 tháng 6 
năm 2025, kết thúc lúc 9 giờ tối cùng ngày. 

 
Thành phần tham dự 
Đại hội quy tụ hơn 200 đại biểu từ nhiều tiểu 

bang Hoa Kỳ, bao gồm chư Tôn đức Tăng Ni thuộc 
các tự viện thành viên trong Giáo hội, quý Huynh 
trưởng Gia đình Phật tử, các học giả, trí thức và 
đông đảo thiện nam tín nữ Phật tử. Sự hiện diện 
đầy đủ của các thành phần trong Giáo hội phản ánh 
sức sống, sự gắn bó và tinh thần trách nhiệm chung 
đối với sự nghiệp hoằng pháp, duy trì và phát triển 
nền Phật giáo Việt Nam tại Hoa Kỳ trong thời đại 
mới. 

 
Lễ Khai mạc long trọng 
Lễ khai mạc được tổ chức trọng thể vào sáng 

ngày 14 tháng 6 trong không khí trang nghiêm, đạo 
vị. Sau phần niệm Phật cầu gia bị là phút nhập từ bi 
quán tưởng niệm chư lịch đại Tổ sư, chư vị tiền bối 
hữu công, các anh hùng vị quốc vong thân và đồng 
bào trong cuộc ly hương tìm cầu tự do tử nạn. 

Tiếp theo, Thượng tọa Tổng Thư ký đã tuyên bố 
lý do và giới thiệu thành phần tham dự. Những lời 
chào mừng, cảm niệm từ Ban Tổ chức cùng các vị 

đại biểu đã góp phần thắp sáng tinh thần hòa hợp 
trong nội bộ Giáo hội và hướng về một nhiệm kỳ 
mới với nhiều kỳ vọng. 

 
Phúc trình Phật sự và tham luận chuyên đề 
Một điểm nhấn đặc biệt trong Đại hội là phần 

trình bày bản phúc trình Phật sự một năm qua 
của Thượng tọa Thích Thiện Long, Tổng Thư ký Hội 
đồng Điều hành. Bản phúc trình đầy đủ và hệ thống 
đã điểm qua những thành quả Phật sự quan trọng 
của nhiệm kỳ IV, nêu rõ những thuận duyên, khó 
khăn cũng như đề xuất phương hướng hoạt động 
cho năm đầu nhiệm kỳ V. 

Bên cạnh đó, các bài tham luận và thuyết trình 
chuyên đề đến từ các Tổng vụ như: 

• Tổng vụ Tài chánh 
• Tổng vụ Nghiên cứu Kế hoạch 
• Tổng vụ Văn hóa 
• Gia đình Phật tử vụ thuộc Tổng vụ Thanh 

niên 
… đã diễn ra sôi nổi và đầy sinh khí. Các nội 

dung thảo luận xoay quanh những phương pháp 
phát triển tài chánh vững bền, bảo tồn và truyền bá 
văn hóa Phật giáo Việt Nam tại Hoa Kỳ, nâng cao 
hiệu quả tổ chức và hoạt động của Gia đình Phật tử, 
cũng như thúc đẩy các kế hoạch hoằng pháp ứng 
dụng trong cộng đồng người Việt tại Hoa Kỳ. Đại 
biểu đã tích cực đóng góp nhiều ý kiến xây dựng, 
thể hiện tâm huyết và trách nhiệm của toàn thể 
Giáo hội đối với công cuộc hoằng dương Chánh pháp 
và duy trì mạng mạch Phật pháp trong xã hội đương 
đại. 

 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 
TƯỜNG TRÌNH ĐẠI HỘI THƯỜNG NIÊN 

LẦN THỨ I – NHIỆM KỲ V (2024–2028) 
Tu viện Đại Bi, Garden Grove, California | Ngày 13–14 tháng 6 năm 2025 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  31 
 

Đạo từ và chỉ đạo 
Trong không khí trang nghiêm của Đại hội, chư 

Tôn đức lãnh đạo tối cao của Giáo hội đã lần lượt 
ban đạo từ và phát biểu chỉ đạo. 

 
Trưởng lão Hòa thượng Thích Tín Nghĩa, 

Tăng Trưởng Hội đồng Giáo phẩm, đã ban lời đạo từ 
đầy tâm huyết và từ hòa, sách tấn đại chúng hãy 
lấy tinh thần lục hòa cộng trụ làm nền tảng, lấy giới 
pháp làm cốt lõi để duy trì sự vững mạnh của Giáo 
hội, lấy trí tuệ và từ bi làm kim chỉ nam để phụng 
sự đạo pháp và dân tộc. 

 
Hòa thượng Thích Nguyên Siêu, Chủ tịch Hội 

đồng Điều hành, trong phần phát biểu chỉ đạo, đã 
khẳng định quyết tâm xây dựng một tổ chức Giáo 
hội năng động, hội nhập nhưng không hòa tan, giữ 
vững lập trường và đường hướng Phật giáo dân tộc 
truyền thống, đồng thời kêu gọi chư Tăng Ni, Phật 
tử đồng hành, đồng tâm trong mọi hoạt động Phật 
sự sắp tới. 

 
Đúc kết và thông qua Quyết Nghị 
Sau hai ngày làm việc nghiêm túc, dân chủ và 

đầy trách nhiệm, Đại hội đã thống nhất thông qua 
Bản Quyết Nghị gồm 8 điều trọng yếu, bao gồm 
những phương hướng hoạt động chính trong nhiệm 
kỳ V. Bản Quyết Nghị đã được Trưởng lão Hòa 
thượng Thích Tín Nghĩa và Hòa thượng Thích 
Nguyên Siêu ấn ký, thể hiện sự đồng thuận cao 
giữa Hội đồng Giáo phẩm và Hội đồng Điều hành, 

cũng như sự quyết tâm chung trong việc thực hiện 
các Phật sự đã đề ra. 

 
Lễ Bế mạc trang nghiêm 
Lễ Bế mạc Đại hội được cử hành lúc 8 giờ 45 

phút tối ngày 14 tháng 6 năm 2025 trong niềm 
hoan hỷ và thành tựu viên mãn. Trong phần bế 
mạc, chư Tôn đức lãnh đạo đã lần lượt bày tỏ lòng 
tri ân đến Ni trưởng Viện chủ Thích Nữ Như Tịnh và 
Ni sư trú trì Thích Nữ Chơn Viên Tu viện Đại Bi, các 
Phật tử công quả và toàn thể đại biểu đã góp phần 
làm nên thành công của Đại hội. Lời hồi hướng cuối 
cùng vang lên như một khúc ca kết nối, lan tỏa tâm 
nguyện hướng thượng của toàn thể hội chúng. 

 
Tổng kết 
Đại hội Thường Niên lần thứ I – nhiệm kỳ V 

(2024–2028) của Giáo hội Phật Giáo Việt Nam 
Thống Nhất Hoa Kỳ đã diễn ra trong tinh thần hòa 
hợp, gắn kết  và trí tuệ. Thành tựu viên mãn của 
Đại hội là biểu hiện sống động của sự đồng lòng, 
đồng lực giữa 3 Hội đồng lãnh đạo và đại biểu Phật 
giáo Việt Nam tại Hoa Kỳ, hứa hẹn một nhiệm kỳ 
mới vững bước và thành công trong việc xiển dương 
Chánh pháp, phụng sự chúng sinh và gìn giữ di sản 
văn hóa Phật giáo Việt trong lòng cộng đồng người 
Việt tại Hoa Kỳ. 

 
Hoa Kỳ, Garden Grove, ngày 17 tháng 6 năm 2025 

 
Tỳ-kheo Thích Thiện Long 

 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  32 
 

 
 
 

SỐNG TRONG NHÀ LỬA 
 

Nguyên Giác 

 

 
Kinh Phật thường nói rằng chúng 

ta đang sống trong nhà lửa. Nghĩa là, 
hiểm họa liên tục, không có gì bình 
an. Và phải lo tìm đường giải thoát. 
Lời Phật dạy không đơn giản có ý nói 
rằng hãy rời nơi này để qua nơi khác. 
Không đơn giản như thế. Bởi vì chuyện 
dời đổi không gian và thời gian không 
cứu được chúng ta, khi còn danh sắc 
này, còn thân tâm này. 

Giải thoát khỏi nhà lửa nghĩa là rời 
bỏ cả mắt tai mũi lưỡi thân ý. Kinh SN 
35.28 ghi lời Đức Phật dạy rằng toàn 
bộ thân tâm chúng ta đang bốc cháy 
vì tham sân si, theo bản dịch của Thầy 
Minh Châu, trích: 

[Mắt, tai, mũi, lưỡi, thân]... "Ý bị bốc cháy. Các 
pháp bị bốc cháy. Ý thức bị bốc cháy. Ý xúc bị bốc 
cháy. Do duyên ý xúc khởi lên cảm thọ gì, lạc, khổ, 
hay bất khổ bất lạc; cảm thọ ấy bị bốc cháy. Bị bốc 
cháy bởi cái gì? Bị bốc cháy bởi lửa tham, lửa sân, 
lửa si. Ta nói rằng bị bốc cháy bởi sanh, già, chết, 
sầu, bi, khổ, ưu, não." (ngưng trích) 

Do vậy, người tu phải thấy nhàm chán đối với 
các cảm thọ ấy. Do nhàm chán nên ly tham. Do ly 
tham nên vị ấy được giải thoát... Chỉ có ly tham 
sân si mới thoát được nghiệp. Không có cách nào 
khác hết, không hề có chuyện cầu nguyện mà lửa 
nghiệp dập tắt. Khi nghe Đức Phật nói xong Kinh 
SN 35.28, thì một ngàn vị tu sĩ đắc quả A la hán. 

Đọc báo hàng ngày, chúng ta nhìn thấy thế giới 
này thực sự là đầy những tai họa. Tất cả các thảm 
họa là tương ưng với nghiệp của chúng ta. Tuy 
nhiên, nghiệp là cách nói đơn giản. Vì cõi này là tất 
cả kết quả những gì chúng ta và nhân loại đã gây 
nên nghiệp qua suy nghĩ, lời nói và việc làm. Thế 
giới hiển lộ tương ưng với nghiệp. Như các cuộc 
chiến ở Ukraine và Gaza. Ngày nào cũng có bom 
rơi, đạn bay, người chết. 

Ngay như nơi có vẻ là bình an tại Texas, nơi núi 
rừng xinh đẹp ở quận Kerr, cũng bất ngờ có một 
trận lũ quét ngày 4/7/2025 tàn phá trại hè Camp 
Mystic ven sông Guadalupe, làm ít nhất 121 người 
chết, trong đó có 36 trẻ em, và hơn 170 người mất 
tích. 

Ngay cả những nơi đã nhiều thập niên bình an 

cũng có lúc tai họa tới. Như trận động 
đất và sóng thần Ấn Độ Dương ngày 
26/12/2004, sau trận động đất là các 
đợt sóng thần chết người, tàn phá các 
cộng đồng dân cư ven biển ở 
Indonesia, Sri Lanka, Ấn Độ, Thái Lan, 
Myanmar và những nơi khác, làm chết 
227,898 người thuộc 11 quốc gia. 

Nhà lửa rất kinh hoàng. Thiên tai 
xảy ra không từ ý chí của ai, không từ 
cơn thịnh nộ của ai, không phải là lệnh 
trừng phạt từ bất kỳ đấng nào từ các 
tầng trời, như các bạn có thể tình cờ 
nghe giải thích từ một số người thuộc 
các tôn giáo nhất thần. 

Đức Phật trong Kinh AN 3.137 giải thích rằng, 
theo bản dịch của Thầy Minh Châu, trích: "Còn Ta, 
này các Tỷ-kheo, nay là bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng 
Giác cũng chủ trương có nghiệp, chủ trương có 
nghiệp quả, chủ trương có tinh tấn. Nhưng này các 
Tỷ-kheo, chỉ có Makkhali, kẻ ngu si nói phản lại tất 
cả: “Không có nghiệp, không có nghiệp quả, không 
có tinh tấn”. 

“Ví như, này các Tỷ-kheo, tại cửa sông, có 
người đặt một cái sập bẫy cá đem đến bất hạnh, 
đau khổ, tổn hại, nguy hại cho các loại cá. Cũng 
vậy, này các Tỷ-kheo, Makkhali, kẻ ngu si xuất 
hiện ở đời như cái bẫy sập người, đem lại bất hạnh, 
đau khổ, tổn hại, nguy hại cho nhiều loài hữu tình." 
(ngưng trích) 

 
Như vậy, có cách nào để tự vệ trong thế giới 

đang bốc cháy trong vô lượng nhà lửa này? Đức 
Phật nói rằng cách tự vệ tốt nhất là thân làm việc 
thiện, miệng nói lời thiện, ý nghĩ tư tưởng thiện. Đó 
là cách duy nhất để tự vệ. Khi chúng ta cầu 
nguyện, chỉ nên xem như một hình thức sám hối, 
một lời tự nguyện sẽ thay đổi thân tâm mình, tự 
nguyện sẽ chuyển ba nghiệp thân, khẩu, ý thành 
ba nghiệp thiện.  

Khi chúng ta tham dự những buổi họp cộng 
đồng, khi được mời góp lời cầu nguyện với người 
khác, chỉ nên xem như một lời chúc lành, một tác 
ý, một lời nguyện. Hãy học theo ngài Aṅgulimāla đã 
đối diện một bà bầu đang gặp sản nạn nguy ngập, 
và ngài nói trước mặt phụ nữ để hồi hướng rằng: 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  33 
 

“Này chị, kể từ khi tôi sinh ra trong Giáo pháp Giác 
ngộ, tôi không nhớ rằng tôi đã từng cố ý tước đoạt 
mạng sống của bất kỳ chúng sinh nào. Bằng sự 
thật này, mong chị được an lành và đứa bé của chị 
được an lành.” Lập tức, bà bầu thoát chết và sinh 
con êm thắm. Và bản thân chúng ta cũng nên tự 
nói một lời thích nghi với hoàn cảnh của mình. 

Có một kinh nói rằng, trong nhà lửa, chúng ta 
không đưa cái gì ra khỏi nhà lửa được, trừ những gì 
chúng ta cho đi, những gì chúng ta bố thí, cúng 
dường. Nếu chúng ta bố thí thức ăn, nuôi người 
đói, cứu người gian nguy... thì chúng ta sẽ khỏe 
mạnh, trường thọ, sung túc. Tương tự với các lĩnh 
vực khác... 

Kinh SN 1.41, nơi đây chúng ta dịch lời một vị 
Thiên tử nói với Đức Phật, qua bản Anh dịch của 
Bhikkhu Bodhi, như sau: 

“Khi nhà cháy, cái bình được mang ra vì bình là 
cái hữu dụng, chứ không phải cái bị cháy bên 
trong. 

“Vậy nên khi thế gian bốc cháy, với ngọn lửa 
của già và chết, bạn nên lấy của cải của mình ra 
bằng cách bố thí: Những gì bạn bố thí sẽ được giữ 
gìn cẩn thận. 

“Cái được bố thí sẽ sinh ra quả ngọt, nhưng cái 
gì không được bố thí thì sẽ bị kẻ trộm hay vua chúa 
đền lấy đi. Nó bị lửa thiêu rụi hoặc bị lấy mất. 

“Rồi cuối cùng, khi bạn rời bỏ thân xác cùng với 
tài sản của mình. Hiểu được như thế, người trí nên 
vui hưởng, nhưng cũng nên bố thí. Sau khi bố thí 
và vui hưởng theo khả năng của mình, bạn sẽ lên 
cõi trời không vương chút tội.” (ngưng trích dịch) 

 
Bố thí, trong tận cùng của giải thoát, chính là 

bố thí toàn bộ mắt tai mũi lưỡi thân ý. Không giữ 
bất cứ cái gì là của mình. Đó là bố thí ba la mật: 
không thấy có người bố thí, không thấy có kẻ nhận 
bố thí, không thấy có vật được bố thí.  

Và rồi, hãy sống nghiêm ngặt, để tới một lúc sẽ 
có thể tự khởi tâm rằng, từ ngày tu theo lời Đức 
Phật dạy, mình không nhớ rằng mình đã từng có lời 
nói nào, có ý nghĩ nào, có việc làm nào cố ý hại bất 
kỳ ai hay sanh vật nào, và xin phước lành này 
mang an lành cho khắp các cõi chúng sanh. 

 
 
 
 
 
THAM KHẢO: 
 

• Kinh SN 35.28. Phải ly tham sân si để dập tắt 
lửa. 

https://suttacentral.net/sn35.28/vi/minh_chau  
• Kinh AN 3.137: có nghiệp, có nghiệp quả, có 

tinh tấn để giải thoát: 

https://suttacentral.net/an3.137/vi/minh_chau  
• Kinh SN 1.41. Nhà lửa, phải bố thí: 

https://suttacentral.net/sn1.41/en/bodhi  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
CHO NGÀY TINH KHÔI 
 

Sớm mai thả gió về trời 

Gửi theo mây trắng nụ cười vô ưu  
Trái tim thoát khỏi ngục tù 

Không sân giận với oán thù sầu thương 
 

Sớm mai gửi một nhành sương 

Trong veo giọt lệ vô thường tử sinh 

Lặng yên trước ánh bình minh  

Buồn vui tan hợp chỉ mình mình hay 
 

Đường trời gửi cánh chim bay 

Nắng hồng ai thắp qua ngày bão giông 

Đường trần sắc sắc không không  

Có không cũng bởi tại lòng chấp vương 
 

Giọt từ chan rải mười phương 

Sen miền tịnh độ cúng dường Như Lai 
Dọn lòng trước những sớm mai  

Nguyện mong trọn vẹn một ngày tinh khôi... 

 

 
MỘNG SEN  
 
Mộng sen 
Tỉnh giấc còn hương  
Trăng ngà bóng khuyết vấn vương hao gầy  

Một vùng hiu hắt trời mây  

Giun than dế khóc. Cỏ cây nao lòng... 

 

Chập chờn bóng mộng trôi không  

Thuyền sen lơ lửng bềnh bồng lá xanh  

Tàn khuya. Sương đọng đầu cành  

Gió lay chi gió ? 

Thôi đành ! Lệ sương ! 
 
Mơ sen  
Thương hãy còn thương  
Hoa bay.  Cánh rụng. Đài gương cúi đầu  

Mộng tình nào đã chìm sâu  
Soi trong bóng nước. Chén sầu. Trăng tan... 
 

 

TỊNH BÌNH  
 

https://suttacentral.net/sn35.28/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/an3.137/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/sn1.41/en/bodhi


CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  34 
 

 
VẲNG TIẾNG CHUÔNG CHÙA 

 
Tâm Minh Ngô Tằng Giao 

 
 

 
Tiếng chuông chùa ngân nga, văng vẳng trong 

không gian rồi tan loãng giữa xóm làng sau khi đã 
thâm nhập chốn dương trần và đưa nhân gian vào 
cõi tịch tĩnh hư không. Thời gian lắng đọng cùng 
hồn người. Cảnh vật như cộng hưởng cùng tiếng 
chuông. Tất cả đều trở nên lung linh trầm mặc. 
Tiếng chuông chùa thi vị và đầy sức cảm hóa làm 
nảy sinh ra biết bao cảm hứng về âm nhạc và thơ 
văn, chan chứa chất liệu cốt tủy của tinh thần Phật 
giáo cùng với mối sầu cảm ướp đầy tình tự quê 
hương. Tiếng chuông chùa quả thật có một năng 
lực hồi sinh rất lớn.  

Vì sự nhiệm mầu đó nên xưa nay đã có biết bao 
người phát nguyện đúc chuông, từ vua, quan cho 
đến muôn dân:  

“Đúc chuông tạo tượng xây chùa  
Trong ba phước ấy dân - vua đều làm.”  
 
CHUÔNG VANG TRONG ÂM NHẠC  
Tiếng chuông chùa đến trong dòng nhạc Việt 

khơi lại tâm tình riêng tư của con người. Nguyễn 
Văn Thương miêu tả quang cảnh hiu quạnh, cô đơn 
của lữ khách trong những “đêm đông” lạnh lẽo:  

“Chiều chưa đi màn đêm rơi xuống.  
Đâu đấy buông lững lờ tiếng chuông.  
Đôi cánh chim bâng khuâng rã rời.  
Cùng mây xám về ngang lưng trời…”  
Hoàng Trọng thời tìm lại giây phút êm đềm lúc 

về lại mái nhà xưa khi đã “dừng bước giang hồ” sau 
một đời rong ruổi:  

“Chiều nay sương gió  
lữ khách dừng bên quán xưa.  
Mơ màng nghe tiếng chuông chiều  
vương về bên quán tiêu điều…”  
Tiếng chuông chùa vang vọng trong khúc “nhạc 

chiều” khiến Doãn Mẫn như quên hết đi đám bụi 
trần vương mắc:  

…“Chuông chùa vương tiếng ngân.  
Âm thầm trong chiều vắng.  
Đường tơ lắng buông trong huy hoàng.  
Ru hồn quên hết nỗi chứa chan niềm cay 

đắng…”  
…“Vương sầu làm chi cho ngày thắm phai.  
Mỗi khi tiếng chuông vẫn ngân dài…”  
Còn Y Vân và Nguyễn Hiền cảm nhận thấy mùa 

Xuân đầy hương sắc và muốn trai gái trong làng 

cùng trao nhau câu ân tình “anh cho em mùa 
xuân” khi nghe tiếng chuông chùa vẳng trong ánh 
trăng thanh:  

“Ngoài đê diều căng gió.  
Thoảng câu hò đôi lứa.   
Trong xóm vang chuông chùa.  
Trăng sáng soi liếp dừa…”  
Tô Vũ nhờ “tiếng chuông chiều thu” mà nhớ lại 

bao kỷ niệm của thời niên thiếu:  
…“Từ miền xa tiếng chuông ngân.  
Hồi buông lớp lớp theo gió vàng”  
…“Hồn ta chìm đắm tiếng chuông xa vời.  
Hồi chuông ngân nga trong chiều thu ngợp gió”  
… “Hồi chuông ngân nga ru hồn mơ.”  
…”Ngày nào khi chiến chinh xong.  
Hồi chuông vui reo như tiếng đồng.  
Chuông ran lời ước cũ.  
Tình ta đẹp bao nhiêu.  
Hồn anh thầm lắng tiếng chuông ban chiều”  
Riêng với Hoàng Giác tiếng chuông gợi niềm 

nhung nhớ một bóng hình người đẹp trong giấc 
“mơ hoa” xa xưa với lời tâm sự: “tôi liên tưởng 
ngay đến các cô ở làng hoa Ngọc Hà mà sáng sáng 
tôi hay gặp trên đường tôi đi học… Và đấy là bản 
nhạc đầu tay trong cuộc đời sáng tác của tôi”:  

“Chuông chiều ngân tiếng vấn vương lòng trông 
theo cô hái hoa.  

Bước đi bâng khuâng muôn ngàn sầu nhớ bóng 
mờ mờ xa…”  

Trong khói sương buổi chiều cao nguyên Đà Lạt 
thời âm giai tiếng chuông chùa Linh Sơn khiến ưu 
phiền trầm lắng và tình thương lên ngôi. Minh Kỳ 
nở nụ cười khi lòng chợt dâng niềm nhớ “thương về 
miền đất lạnh” dấu yêu:  

“Linh Sơn đâu đây buông tiếng chuông ban 
chiều 

Như ru ai say trong giấc mơ dạt dào 
Cho thế nhân thôi, ru hết u sầu 
Để lòng quay về bến yêu…”   
 
CHUÔNG THỨC TỈNH LÒNG NGƯỜI  
Âm hưởng của tiếng chuông chùa cũng đã đi 

vào thi ca tạo nên một nét đẹp nhân văn rất đáng 
quý. Tiếng chuông là phương tiện thiện xảo của 
cửa thiền để mở đường nhập vào đời sống tâm linh, 
là âm thanh trầm hùng kêu gọi thế nhân quay về 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  35 
 

trong thực tại. Chuông ngân như một cuộc hành 
hương từ chốn phong ba về vùng tĩnh lặng an 
nhiên.  

Tiếng chuông thức tỉnh cả âm cảnh lẫn dương 
trần, thức tỉnh bao tâm hồn còn mãi đắm chìm 
trong cõi mộng, tuy sống trong cõi vô thường mà 
không ý thức về sự thật vô thường của vạn thể. 
Cuộc đời là một hơi thở rất nhẹ và mong manh, chỉ 
cần ngừng lại nửa phút là giũ bỏ tất cả.  

Tiếng chuông chùa như một thông điệp của trí 
tuệ và từ bi, như lời nhắn 
nhủ của Đức Phật: "tất cả 
những gì theo duyên khởi 
cũng đều theo duyên diệt."  

Trong “Nghi thức thỉnh 
đại hồng chung” mà các 
chùa thường đọc và thường 
được khắc lên chuông, có 
mấy câu đại ý rằng: “Xin 
nguyện tiếng chuông này lan 
toả trong pháp giới. Địa 
ngục dù có tối tăm, tất cả 
đều được nghe. Nghe âm 
thanh này tâm được thanh 
tịnh. Hết thảy chúng sinh 
thành bậc chánh giác.” Sư 
Trí Hải dịch:  

“Giờ con xin đánh 
chuông này  

Tiếng vang thấu khắp 
mọi nơi xa gần  

Ai nghe thấy lòng trần 
nhẹ bỗng  

Đạo Bồ-Đề được chứng 
lên ngay.”  

Đỗ Phủ khi đến “chơi 
thăm chùa Phụng Tiên ở núi 
Long Môn”, trên núi cao 
ngửa mặt trông lên bầu trời 
sao, thân mình tưởng như 
nằm ngủ trong mây, gần 
sáng cảm tác rằng: “nghe tiếng chuông chùa khiến 
cho lòng người phải tỉnh ngộ sâu sắc”:  

“Dục giác văn thần chung  
Linh nhân phát thâm tỉnh.”  
Với người dân Việt thì tiếng “chày kình” gõ lên 

chuông chùa đã âm vang từ mấy nghìn năm lịch sử 
dân tộc vẫn còn lắng đọng trong tâm hồn, cả ngày 
nay tới mãi mãi ngàn sau.  

Chày kình là chiếc dùi thỉnh chuông có chạm 
hình con cá Kình. Tiếng chuông luôn dóng lên để 
thức tỉnh lòng người. Trong “truyện Kiều” khi tới 
đoạn miêu tả sự hạ thủ công phu của Thúy Kiều 
sau những năm lưu lạc với những chán chường đau 
khổ, phải tìm về nương náu nơi cửa Phật để mong 
thoát kiếp trần duyên, Nguyễn Du cũng đã có hai 
câu thơ:  

“Sớm khuya lá bối phiến mây  
Ngọn đèn khêu nguyệt, tiếng chày nện sương”  

Cũng nghe tiếng chày kình, nhưng giữa “Hương 
Sơn phong cảnh” Chu Mạnh Trinh không chỉ say 
sưa với cảnh đẹp mà đã giật mình tỉnh thức vì tiếng 
chuông. Tỉnh thức để thấy cho rõ sự thật vô thường 
của cuộc đời. Nhờ như vậy mà con người sống có ý 
thức hơn, minh triết hơn. Tiếng chuông ở đây vừa 
dẫn dắt con người hòa nhập với cảnh vừa thức tỉnh 
đưa con người rời cõi mộng ảo quay  

về với thực tại:  
…“Thỏ thẻ rừng mai chim cúng trái  

Lửng lơ khe yến cá nghe 
kinh  

Thoảng bên tai một tiếng 
chày kình  

Khách tang hải giật mình 
trong giấc mộng.”  

…“Muôn hồng nghìn tía 
tưng bừng  

Suối khe hát nhạc, thông 
rừng dạo sênh  

Chim cúng quả, cá nghe 
kinh  

Then hoa cài nguyệt, 
chày kình nện sương.” 

Sư Huyền Không khi 
“nhớ chùa” luôn nhớ đến mái 
ngói rêu phong ẩn mình 
trong hoa lá, hương hoa hòa 
quyện lan toả. Trong cảnh 
tịch mịch đó âm ba của tiếng 
chuông lại vang lên dịu dàng 
như lời vỗ về an ủi những 
cuộc đời hiền lành lam lũ:  

“Mỗi tối dân quê đón gió 
lành,  

Khắp chùa dào dạt ánh 
trăng thanh  

Tiếng chuông thức tỉnh 
lan xa mãi  

An ủi dân hiền mọi mái 
tranh.”  

Tiếng chuông chùa đối với Quách Tấn như một 
kỷ vật thiêng liêng nên mỗi lần trông thấy cảnh núi 
non chùa chiền hay mỗi khi chợt tỉnh giấc nồng, 
tiếng chuông cũng hiện đến:   

…“Núi Nhạn chuông ngân trời bảng lảng,  
Đầm Ô sen nở gió thơm tho.”  
…“Mây nước nhuốm phong trần  
Nơi đâu tình cố nhân  
Những đêm buồn tỉnh giấc  
Chùa cũ tiếng chuông ngân.”  
Quách Tấn tâm sự: “Người đến viếng cảnh 

chùa, lòng không rửa mà trong, thân không cánh 
mà nhẹ, ngồi tựa bóng cây đón mát, tưởng chừng 
mình đã xa lánh hẳn cõi trần tục”..“Nếu không có 
tiếng chuông lay mộng thì mộng còn mãi chìm 
trong bóng mây rán, hoặc làm con cò vương hương 
bay lờ lững trong hồ sen yên tịnh”:  

…“Gió ru hồn mộng thiu thiu  



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  36 
 

Chuông chùa rơi rụng bóng chiều đầu non”.  
…“Mây tạnh non cao đọng nắng chiều  
Tiếng chuông chùa cũ vọng cô liêu.”  
…“Chùa ẩn non mây trắng  
Bóng in hồ liễu xanh  
Mai chiều chuông đã tạnh  
Vòng sóng còn long lanh.”       
Còn với Tuệ Nga thì “tiếng vọng hồng chung” 

quả thật đã khiến cho người cõi trần được tỉnh thức 
và riêng người tu thời thêm tinh tấn vô ngần:  

…“Âm vang tiếng vọng hồng chung  
Gọi người thức tỉnh thoát vòng u mê  
Hồng chung ngát ý Bồ Đề  
Chuông ngân thanh thoát đường về bến hoa”…  
…“Đại Hồng Chung xóa sương mù  
Giúp người tinh tiến đường tu viên thành”…  
Quả thật tiếng chuông chùa là pháp âm vi diệu, 

làm thức tỉnh khách hồng trần, quay về bờ giác 
ngộ, bỏ ác làm lành, hồi tâm hướng thiện.  

 
CHUÔNG TIÊU TRỪ PHIỀN NÃO  
Trong “Nghi thức thỉnh đại hồng chung” cũng 

ghi mấy câu ngụ ý rằng:  
“Nghe tiếng chuông, phiền não vơi nhẹ, trí tuệ 

tăng trưởng, tâm bồ đề sinh, lìa chốn địa ngục, ra 
khỏi hầm lửa, nguyện thành Phật để cứu độ chúng 
sinh.”  

Bao khổ đau, ách nạn, chướng duyên phải đối 
diện trong đời chính là địa ngục, là hầm lửa, đốt 
bùng lên bao nhiêu muộn sầu. Tiếng chuông chùa 
chính là nhân duyên xúc tác để làm khởi sinh tâm 
bồ đề, hóa giải những xung đột, trái ngang, những 
dằn vặt khổ đau của con người trần tục, tiêu trừ 
các phiền não, vơi bớt đi bao nhiêu là ham hố 
dương trần, gieo thiết tha tình người vào lòng cuộc 
sống.  

Chính vì nghe tiếng chuông ngân mà khách 
hành hương trút hết mọi nỗi ưu phiền, như Chu 
Mạnh Trinh đã tả:  

“Lạ cho vừa bén mùi thiền  
Mà trăm não với ngàn phiền sạch không”.  
Sư Nhất Hạnh khi “nghe chuông” cũng đã cảm 

nhận thông điệp của chuông:  

“Nghe chuông phiền não tan mây khói,  
Ý lặng, thân an, miệng mỉm cười  
Hơi thở nương chuông về chánh niệm  
Vườn tâm hoa tuệ nở xinh tươi”.  
 
TIẾNG CHUÔNG CỦA LÀNG QUÊ NON NƯỚC  
Mái chùa và tiếng chuông là hình ảnh và hồn 

thiêng của đất nước đã thẩm thấu mặn mà trong 
tâm khảm của dân tộc Việt Nam và trở thành một 
bộ phận hữu cơ gắn liền với sinh hoạt làng xã, 
không thể tách rời. Cha ông ta có câu: “Đất vua, 
chùa làng, phong cảnh Bụt”. Chùa đã trở thành trái 
tim của làng quê và tiếng chuông là biểu tượng của 
tỉnh thức.  

Nhà nông nghe chuông công phu khuya mà trở 
dậy, nhóm bếp thổi cơm rồi chuẩn bị lùa trâu ra 
đồng. Buổi chiều họ nghe tiếng chuông thu không 
mà lùa trâu quay trở về chuồng. Đêm về tiếng 
chuông là tiếng canh gà nhẹ nhàng đánh thức dân 
làng trong những lúc ngủ say. Chuông chùa quả là 
cái “đồng hồ báo giờ” của làng xóm:  

“Tiếng chuông vượt núi len sông  
Vào làng thức tỉnh dân nông ra đồng.  
Chuông không ngại ngày đêm mưa gió thổi  
Chuông không vì sông núi bể đèo ngăn  
Tiếng của chuông là bản thể xa xăm  
Đây vọng lại mấy ngàn năm âm hưởng.”  
Chúng sinh hãy lắng nghe tiếng chuông của 

Vương Duy đời Đường khi ông về vui thú cỏ cây ở 
Võng Xuyên (Cốc khẩu sơ chung động, Ngư tiều 
sảo dục hi):   

“Nhẹ nhàng chuông ngân thung lũng   
Ngư tiều lác đác dời chân”   
Với Sư Huyền Không, tiếng chuông và mái chùa 

đã sớm tối đồng hành với người dân quê Việt Nam, 
từng nuôi dưỡng tâm hồn cho biết bao thế hệ, để 
cùng nhau xây dựng quê hương xứ sở:  

“Vì vậy, làng tôi sống thái bình  
Sớm khuya gần gũi tiếng chuông linh  
Sắn khoai gạo bắp nuôi dân xóm  
Xây dựng tương lai xứ sở mình”.  
Với Nguyễn Bính thì trong khung cảnh thiên 

nhiên với nhịp sống hài hòa tinh tế, tiếng chuông 
chùa ấm áp đã hiện hữu và gắn liền với con người, 
với quê hương dân tộc. Tiếng chuông hiện hữu 
trong tâm thức mỗi người dân như những hiện 
tượng thiên nhiên bình thường nhất:  

“Quê tôi có gió bốn mùa  
Có trăng giữa tháng, có chùa quanh năm  
Chuông hôm, gió sớm, trăng Rằm  
Chỉ thanh đạm thế, âm thầm thế thôi  
Mai này tôi bỏ quê tôi,  
Bỏ trăng bỏ gió, chao ôi bỏ chùa”.  
Nguyễn Bính đã phác họa nên một bức tranh 

thủy mặc làng quê thật đẹp đẽ nên đi xa ai cũng 
nhớ cũng thương về chốn cũ:  

“Mấy chiều vắng bặt hơi chuông  
Sư bà khuyên giáo thập phương chửa về”.  
 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  37 
 

NHỚ TIẾNG CHUÔNG CHÙA  
Vua Trần Nhân Tông trong cảnh “chiều thu làng 

Vũ Lâm” với suối khe lồng bóng cầu treo, với ngấn 
nước long lanh cùng nắng chiều nghiêng soi đã để 
tiếng chuông ngân vang trong chốn thâm sơn tĩnh 
mịch đó lại trong tâm hồn và thi ca:  

“Núi non quạnh quẽ lá rơi,   
Phôi pha sương khói mây trôi chuông rền”.   
Và trong “cảnh chiều Lạng Châu” thời:  
“Mây thu lạnh lẽo chùa xưa   
Thuyền ngư xao xác thoảng đưa chuông chiều”   
Nguyễn Trãi trong thời gian lui về trí sĩ ở Côn 

Sơn, huyện Chí Linh tỉnh Hải Dương khi “nghe 
mưa” (“thính vũ”) cảm thấy tiếng chuông đi vào 
giấc mơ thật nhẹ nhàng. Ngâm thơ rồi nhưng vẫn 
không ngủ được. Chập chờn mãi đến lúc sáng trời:  

“Cửa ngoài tre sột soạt  
Nhập mộng chuông khua hoài  
Thơ ngâm rồi khó ngủ  
Dứt nối đến trời mai”.  
Sư Huyền Không với tâm hồn sâu nặng tình quê 

nên khi nghe tiếng chuông ngân lại “nhớ chùa”, 
mái chùa của dân tộc:  

“Chuông vẳng nơi nao, nhớ lạ lùng,  
Ra đi ai chẳng nhớ chùa chung.  
Mái chùa che chở hồn dân tộc  
Nếp sống muôn đời của Tổ tông”.  
Hồ Dzếnh nhớ lại khi cùng chị nuôi đi lễ chùa 

đầy vui tươi. Nhớ lại thời tuổi trẻ với nỗi u hoài. 
Nhớ cái tình, cái hồn tốt đẹp của thuần phong mỹ 
tục Việt Nam cái không khí vui tươi dân dã của tục 
đi lễ hội chùa "Rằm tháng Giêng" ngày xa xưa:  

"Hàng năm tôi đi lễ chùa  
Chuông vàng khánh bạc ngày xưa vẫn còn  
Chị tôi thấy vắng trong hồn  
Ít nhiều hương phấn khi còn ngày thơ  
Chân đi đếm tiếng chuông chùa  
Tôi ngờ năm tháng ngày xưa trở về".   
Còn tiếng chuông chùa của Quách Tấn như một 

kỷ vật thiêng liêng nên mỗi lần trông thấy cảnh núi 
non, bóng tịch dương đổ xuống, chùa chiền từ đâu 
trong tiềm thức trỗi dậy, cảnh thiên nhiên gợi nhớ:  

…“Núi Nhạn chuông ngân trời bảng lảng  
Đầm Ô sen nở gió thơm tho”.  
…“Mây tạnh non cao đọng nắng chiều  
Tiếng chuông chùa cũ vọng cô liêu”.  
Dù cho mỗi khi Quách Tấn tỉnh giấc nồng tiếng 

chuông cũng vẫn vọng đến:  
“Mây nước nhuốm phong trần  
Nơi đâu tình cố nhân  
Những đêm buồn tỉnh giấc  
Chùa cũ tiếng chuông ngân”.  
Với Phạm Thiên Thư thời hình ảnh cái chuông 

chùa treo trên gác chuông gợi nhớ lại kỷ niệm hò 
hẹn tình cảm cũ:  

“Ngày xưa anh đón em  
Trên gác chuông chùa nọ  
Bây giờ anh qua đó  
Còn thấy chữ trong chuông”…  

Trước “động hoa vàng” tiếng chuông chùa đôi 
khi ngân vọng theo sóng nước đêm trăng rồi tan 
loãng vào nhau cùng hình ảnh một chiếc thuyền 
con buông lái:  

“Thuyền ai buông lái đêm rằm   
Sông thu ngân thoảng chuông trăng rì rào”   
Nghe tiếng chuông vang vọng chơi vơi dần dần 

thấm đẫm vào từng hạt bụi của thế giới này và có 
khả năng làm đảo lộn diện mục của vũ trụ, Phạm 
Thiên Thư tâm sự:  

“Chuông ngân chiều lặng trầm tư   
Tiếng lơi đẫm hạt thiên thư bềnh bồng”…  
Riêng với Tâm Minh, kẻ tha hương, thời cõi lòng 

vẫn rộn ràng dù Xuân đất khách chẳng còn tràng 
pháo đỏ và thiếu cả bóng mai vàng. Giữa cái ồn ào 
náo nhiệt nơi xứ người, tiếng chuông êm ả thanh 
thoát của ngôi chùa xưa quê cũ hình như vẫn còn 
vang vọng mãi trong tâm hồn như một kỷ niệm 
khó quên:  

“Chúc Xuân lời vẫn ươm tình nghĩa  
Mừng Tết thơ luôn đượm ánh quang  
Thoang thoảng hương trầm khơi kỷ niệm  
Vẳng chuông chùa cũ tiếng còn vang.”  
 
TIẾNG CHUÔNG THIÊN MỤ VÀ HÀN SƠN TỰ  
Và sau cùng, nói đến âm ba của những hồi 

chuông kim cổ cần phải nhắc tới tiếng chuông chùa 
Thiên Mụ và Hàn Sơn Tự.  

Lần đầu ghé chốn Thần Kinh và sau đó thực 
hiện liền bút ký “Mười ngày ở Huế” Phạm Quỳnh 
không cố ý "biên tập" thơ tiền nhân. Ông chỉ mượn 
nửa bài thơ cũ, thêm bớt đôi chỗ, nhằm "tức cảnh" 
khác. Có người lại cho rằng ông chỉ ghi lại nguyên 
văn mà thôi. Hai câu thơ đó như sau:  

“Gió đưa cành trúc la đà,   
Tiếng chuông Thiên Mụ, canh gà Thọ Xương”  
Phạm Quỳnh viết thêm: “Cả cái hồn thơ của xứ 

Huế như chan chứa trong hai câu ca ấy. Chùa 
Thiên Mụ là một chốn danh lam, có cái tháp bảy 
tầng, làng Thọ Xương thì ở bờ bên kia. Đêm khuya 
nghe tiếng chuông chùa với tiếng gà gáy xa đưa 
văng vẳng ở giữa khoảng giời nước long lanh mà 
cảm đặt thành câu ca".  

Có người phân tích kỹ cho rằng tiếng chuông 
Thiên Mụ ngoài âm sắc của tiếng đồng được chế tác 
bằng một kỹ thuật đúc truyền thống hoàn hảo của 
Phường Đúc Huế, nó được vang xa nhờ vào vị trí 
đặt chuông trên đồi cao, lại có dòng sông Hương 
trải dài như một chất dẫn truyền tự nhiên. Bên 
dòng Hương lững lờ thơ mộng, tiếng chuông cứ 
ngân dài lan tỏa trong không gian. Không gian 
càng rộng, càng yên tĩnh, tiếng chuông nghe càng 
sâu lắng. Chỉ một tiếng chuông nhưng đã đọng bao 
buồn vui, khắc khoải của một đời người. Tiếng 
chuông sẽ tùy hạnh nguyện đánh chuông của thiền 
tăng mà âm sắc vang vọng thanh thoát và nhịp 
điệu của tiếng chuông sẽ khác hẳn nhau.  

Hàn Sơn Tự về sau được gọi là Phong Kiều tự vì 
ở gần cầu Phong Kiều. Đến đời nhà Đường chùa lại 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  38 
 

được đổi tên là Hàn San Tự. Chùa nổi tiếng nhờ có 
bài thơ “Phong Kiều Dạ Bạc” của Trương Kế. Ông 
sáng tác bài này khi đi thi trượt trở về ghé qua Tô 
Châu, tức cảnh mà sinh tình. Trương Kế đã vẽ ra 
cái hình ảnh kẻ lữ thứ, đêm dài nằm trên thuyền 
bên bờ sông nghe quạ kêu sóng vỗ, ngắm đèn chài 
leo lét về khuya đắm chìm trong trăng tà sương 
lạnh với tiếng chuông chùa đang ngân nga. Quả là 
hình ảnh của sự thức tỉnh, giải thoát, bỏ lại thuyền 
ở bến mơ để vượt lên bờ giác.  

“Nguyệt lạc ô đề sương mãn thiên   
Giang phong ngư hoả đối sầu miên   
Cô Tô thành ngoại Hàn San Tự   
Dạ bán chung thanh đáo khách thuyền.”  

Bản dịch của Tản Đà:  
“Quạ kêu trăng lặn sương rơi  
Lửa chài, cây bãi đối người nằm co  
Thuyền ai đậu bến Cô Tô  
Nửa đêm nghe tiếng chuông chùa Hàn San.”  
 
Tiếng chuông chùa quả thật đã làm nảy sinh ra 

nhạc và thơ, chan chứa chất liệu cốt tủy của tinh 
thần Phật giáo cùng với tình tự đất nước quê 
hương, nhất là với những kẻ phải sống kiếp tha 
phương!  

 
TM NGÔ TẰNG GIAO 

 
 
 
 

TAN GIỮA VÔ BIÊN 
 

Thơ: THỤY SƠN 
 

 
Đất đang giận… 

như ngày gần tận thế 

Dòng sông trôi 

ngược về phía chưa từng 

Những hơi thở 

lịm dần trong đổ nát 
Những linh hồn 

ngồi khóc giữa…bến không 

 

Đêm ngồi đếm 

những hạt tàn tro rụng 

Xe thời gian 

nghiến nát những cung đường 

Chiếc bóng cũ 

vừa rời đi rất khẽ 

Tay nhân gian ướp xác 

một nỗi buồn 

 

Ngọn gió lạ 

đẩy linh hồn…vô tội 
Mắt còn vương 

những được mất…buồn vui 
Đường sinh tử 

không bắt đầu. không kết thúc 

Mây lang thang 

theo nghiệp lực… đưa đường 

 

 

Hơi thở cuối 
nhẹ nhàng như sương rụng 

Bóng chiều rơi 
trên vạt cỏ vô thường 

Thương đôi mắt 
bàng hoàng không khép lại 
Thỏng bàn tay 

như vạt gió qua đường 

 

Hữu và vô 

chỉ là hai mặt sóng 

Vỗ vào nhau 

rồi tan giữa luân hồi 
Tối với sáng 

sắc không còn cách biệt 
Một niệm sinh 

vạn pháp cũng trùng khơi 
 

Bàn tay mỏi 
chạm vào hư ảnh cũ 

Tỉnh hay say 

cũng chỉ một làn sương 

Giọt nước mắt 
rơi ngược về tiền kiếp 

Cười một lần… 

rồi tan giữa vô biên. 
 

 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  39 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Trong suốt chiều dài lịch sử dân tộc, Việt Nam 
không chỉ tự hào vì truyền thống dựng nước và giữ 
nước oanh liệt, mà còn rạng danh bởi lớp lớp bậc trí 
thức – những người là tinh hoa trí tuệ, vừa thấm 
nhuần tư tưởng Phật giáo, đem ánh sáng từ bi – trí 
tuệ soi rọi đời sống văn hóa, đạo đức và tinh thần 
của dân tộc. Từ thời Lý – Trần vàng son, đến thời 
Hậu Lê, Nguyễn… rồi bước sang kỷ nguyên hiện đại, 
giới tinh hoa trí thức đã chọn con đường hoằng 
truyền chánh pháp bằng trí tuệ và nhân cách siêu 
việt. Họ là hiện thân của sự hòa quyện giữa đạo và 
đời, của tinh thần nhập thế mà vẫn thanh cao siêu 
thoát – là niềm tự hào rạng rỡ trong dòng chảy Phật 
giáo và trí tuệ Việt Nam. 

Biểu tượng kiến trúc Phật giáo Việt Nam 
 

 
Lý Đạo Tái (1254–1334), người hương Vạn Tải, 

châu Nam Sách, lộ Lạng Giang (hiện nay là xã Nhân 
Thắng, tỉnh Bắc Ninh) là người thông minh, học 
rộng, sinh trưởng trong gia đình kính tín Phật pháp. 
Ngài đỗ Trạng nguyên lúc chưa đầy 30 tuổi. Sau khi 
đỗ đạt, ông được bổ nhiệm làm quan ở Viện nội 
hàn, nổi tiếng am hiểu Phật pháp được đón tiếp nhà 
sư Trung Hoa. Ở tuổi 51, ông từ quan, xuất gia tu 
hành lấy hiệu là Huyền Quang, sống cuộc đời 
thanh bạch giản dị, đạo hạnh, một lòng phụng đạo. 
Huyền Quang đã góp phần làm hưng thịnh Phật giáo 
Việt Nam thời Trần. Người đời tôn vinh ông là Tổ thứ 
ba dòng Phật giáo Trúc Lâm. 

Lê Ích Mộc (1458 – 1538), người làng Thanh 
Lãng, tên Nôm là Ráng, tổng Phù Lưu, huyện Thủy 
Đường, phủ Kinh Môn, xứ Hải Dương (hiện nay là 
phường Lê Ích Mộc, thành phố Hải Phòng). Ông 
nguyên là người ăn chay niệm Phật, đỗ Trạng 
nguyên năm 44 tuổi, làm quan đến chức Thị lang. 
Nhờ có đóng góp nhất định của Lê Ích Mộc, đạo 
Phật thời Mạc đã phát triển trở lại. 

Vũ Trinh (1759 – 1828), là người thôn Thọ 
Diên, xã Xuân Lan, tổng Lâm Thao, huyện Lương 
Tài, phủ Thuận An, trấn Kinh Bắc xưa (hiện nay là 
thôn Ngọc Quan, xã Lâm Thao, tỉnh Bắc Ninh). Vũ 
Trinh nổi tiếng thần đồng, sách nhìn qua một lượt là 
đọc được, Sử liệu cho biết: “Vũ Trinh thiên tư dĩnh 
ngộ, thuở nhỏ đã có thanh danh”. Năm 1775, Vũ 
Trinh đỗ Thủ khoa khoa thi Hương tiến, lúc mới 16 
tuổi. Ông thi Hội đậu Tam trường, và do bạo loạn xã 
hội cuối thời Lê – Trịnh nên các Cống sĩ không còn 
được dự các khoa thi chọn Đại khoa, tuy nhiên Sử 
sách cho biết Vũ Trinh đã nổi tiếng hơn nhiều các 
Tiến sĩ Nho học. Ông làm quan tới Tham tri Chính sự 
(Á tướng) lúc chưa đầy 30 tuổi lúc còn rất trẻ. Sau 
không hợp tác với triều đại Tây Sơn mà cùng các 
danh sĩ lớn tham gia thành lập Trúc Lâm thiền viện 
tại phố Bích Câu, kinh thành Thăng Long. Khi ấy, Vũ 
Trinh xuất gia lấy hiệu Hải Âu, viết các bài luận 
trong tác phẩm Trúc Lâm tông chỉ nguyên thanh 
chứa đựng nhiều triết lý của Phật giáo và Nho giáo, 
khiến hai học thuyết đi sóng với nhau, tạo nên một 
căn bản vững vàng để cùng xây dựng một nền tảng 
triết lý nhân sinh. Sau ông được triều Nguyễn vời ra 
làm quan đến Chánh sứ đi sang nước Đại Thanh, 
Hình bộ hữu Tham tri có công lao chính trong biên 
soạn bộ Nguyễn triều hình luật. Ông được coi là bậc 
Nho – Thích tinh hoa, và được đánh giá là danh 
nhân tiêu biểu người Bắc Ninh thời Nguyễn. 
 

Lê Đình Thám (1897 – 1969) quê xã Điện 
Quang, huyện Điện Bàn, tỉnh Quảng Nam (hiện nay 
là xã Điện Quang, tỉnh Quảng Nam). Ông thông 
minh từ nhỏ. Thời kỳ đi học, từ Tiểu học, Trung học 
đến Đại học, Lê Đình Thám luôn đứng đầu lớp 
và chiếm giải Khôi nguyên trong tất cả các kỳ thi. 

 

TINH HOA TRÍ THỨC VIỆT 
ĐỒNG HÀNH CÙNG PHẬT GIÁO DÂN TỘC 

 
Đinh Ngọc Tư 

 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  40 
 

Bài viết trên tạp chí Quốc Học – Huế, kể lại câu 
chuyện: Lê Đình Thám đã giải một bài toán mà thầy 
dạy là ông Le Bris (người Pháp) không giải được, 
khiến ông này vô cùng thán phục và đã nhấc bổng 
trò Thám lên cao mà nói to: “Đây là thầy của tôi”. 
Cũng trong bài viết này, ông Lê Thanh Cảnh còn kể 
lại, bác sĩ Thám có một thiên năng nhớ bài rất 
nhanh, chỉ nhẩm qua hai lần là thuộc không sót một 
chữ. Ông cùng với bác sĩ người Pháp là ông Normet 
đã phát minh ra Sérum Normet (dịch truyền) được 
giới y khoa Pháp – Việt đương thời rất trọng vọng. 
Năm 1928, do thấu hiểu bài kệ của lục tổ Huệ Năng 
mà bác sĩ Lê Đình Thám quy y Tam bảo, ăn trường 
chay từ đó và nghiên cứu học hỏi kinh điển Phật 
giáo để hoằng hóa giúp đời. Với chí nguyện như 
trên, ông được thọ tam quy ngũ giới với Hòa thượng 
Giác Tiên, pháp danh là Tâm Minh. Bác sĩ có nhiều 
công lao truyền bá giáo lý Phật đà và thông tin các 
hoạt động Phật sự. 

 
Đinh Văn Nam (1918–2012) quê làng Kim 

Thành, phủ Điện Bàn, tỉnh Quảng Nam (hiện nay là 
phường Vĩnh Điện, tỉnh Quảng Nam). Ông xuất gia 
năm 1946 với Hòa thượng Thích Tịnh Khiết tại chùa 
Tường Vân (Huế) lấy pháp danh Thích Minh Châu 
lúc đó ông 28 tuổi. Từ năm 1952 đến năm 1961, 
ông du học và đậu thủ khoa bậc PhD Phật học với 
luận án "So sánh Tạng Pàli Trung Bộ Kinh với Tạng 
Hán A Hàm" (The Chinese Madhyama Agama and 
the Pàli Majjhima Nikàya – A Comparative Study) 
tại Đại học Phật giáo Nalanda (Ấn Độ). Năm 1989, 
ông thành lập và làm viện Trưởng Viện Nghiên cứu 
Phật học Việt Nam và Hội đồng Phiên dịch Đại Tạng 
Kinh Việt Nam. Ông có nhiều công lao trong biên 
dịch các tác phẩm Phật giáo sang tiếng Việt. 

 
Lê Mạnh Thát (sinh năm 1944), quê làng Cu 

Hoan, xã Hải Thiện, huyện Hải Lăng, tỉnh Quảng Trị 
(nay là xã Diên Sanh, tỉnh Quảng Trị) xuất gia từ 
nhỏ nhưng để tóc, pháp danh Thích Trí Siêu. Ông 
học ngành Triết học, có bằng PhD tại Hoa Kỳ với 
luận văn bàn về Triết học của triết gia Phật giáo Ấn 
Độ nổi tiếng Vasubandhu. Ông từng làm Giáo sư 
cho Đại học Vạn Hạnh. Trong Đại lễ Phật đản Vesak 
2008 tại Việt Nam, ông là Chủ tịch Ủy ban Tổ chức 
Quốc tế. Hiện nay ông là Phó Viện trưởng – Viện 
Nghiên cứu Phật giáo Việt Nam tại Thành phố Hồ 
Chí Minh. Ông học nhiều ngôn ngữ và có nhiều đóng 
góp trong Sử học, Phật giáo, Triết học Phật giáo và 
được coi là nhà sư uyên bác bậc nhất Việt Nam. 

 
Thủ khoa hiện đại Vũ Tú (sinh năm 1987), quê 

thôn Ngọc Quan, xã Lâm Thao, tỉnh Bắc Ninh có 
chung dòng họ với Hải Âu Vũ Trinh. Vũ Tú là người 
rất thông minh, học rộng, đỗ đầu rất nhiều bài thi 
thời Đại học và đạt danh hiệu Thủ khoa tốt nghiệp 
Đại học, được nhiều lần vinh danh và tặng học 
bổng. Anh đã quy y Tam bảo với hiệu Thiện Tài, và 
có nhiều năm làm việc điêu khắc trong đó anh khắc 

rất nhiều hình tượng Phật giáo trên đá. Công việc 
của anh đòi hỏi người nghệ sĩ phải tạo hình tượng 
đủ hảo tướng, góp phần hoằng truyền Phật giáo 
mang lợi lạc cho cộng đồng xã hội. Vũ Tú được 
truyền thông gọi là Khôi nguyên trong giới Nghệ 
thuật, là “hoa trạng nguyên” trong giới điêu khắc, 
và được tạp chí Việt Nam Văn Hiến xếp vào mục 
Người Việt ưu tú. 

 
Từ Lý Đạo Tái (Tổ thứ ba Thiền phái Trúc Lâm), 

Lê Ích Mộc (bậc hiền sĩ thời Mạc), đến Vũ Trinh (tinh 
hoa Nho – Thích thời Lê – Nguyễn), và những trí 
thức lớn hiện đại như Lê Đình Thám, Thích Minh 
Châu, Lê Mạnh Thát, cho tới nhà điêu khắc Phật 
giáo đương đại Vũ Tú – tất cả đã và đang góp phần 
làm rạng rỡ tinh thần Phật giáo Việt Nam. Họ không 
chỉ là những con người lỗi lạc trong khoa danh hay 
nghệ thuật, mà còn là những “ngọn đèn trí tuệ” soi 
sáng con đường đạo đức và khai mở tâm linh cho 
bao thế hệ. Tên tuổi họ sẽ còn mãi trong lòng dân 
tộc như những biểu tượng của trí tuệ, từ bi, và cốt 
cách văn hóa Việt Nam – một nền văn hóa thấm 
đẫm tinh thần Phật giáo mà vẫn đầy sức sống nhân 
văn, khai phóng và thăng hoa. 
 
 

 
Biểu tượng của giác ngộ 

 
 
 
 
 
 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  41 
 

 

 
 
 
 
 

KHÔNG HẢI CHÂN NGÔN TÔNG 
 

Sư xuất thân trong một gia đình quý tộc ở đảo 
Shikoku, thuở nhỏ theo học Nho – Lão nhưng thấy 
không thỏa mãn vì thuyết Nho – Lão không giải 
quyết rốt ráo vấn đề. Năm 17 tuổi đã viết luận Tam 
Giáo Chỉ Quy, sư so sánh cả ba thuyết và chỉ ra 
những giới hạn của Nho – Lão.  

Sư xuất gia đầu Phật, sang tận Trung Hoa để tu 
học và sưu tra kinh điển. Suốt thời gian du học, sư 
tiếp cận với nền văn hóa nghệ thuật rực rỡ của 
Đường triều. Bởi vậy sư không chỉ tinh thông nội 
điển mà còn uyên bác cả nghệ thuật, văn chương, 
thơ ca, kỹ thuật. Không Hải cùng với thiên hoàng 
Tha Nga và Quật Dật Thế là ba nhà thư pháp lớn 
của Nhật Bổn. Ngoài ra sư còn rất giỏi về vẽ sơ đồ, 
thiết kế, xây dựng hệ thống thủy lợi trên quê 
hương đến tận hôm nay vẫn còn sử dụng tốt. Hệ 
thống văn hóa vật thể núi Cao Dã (Koya) có sự 
đóng góp rất lớn của sư đã được UNESCO công 
nhận là di sản văn hóa nhân loại… 

Sư thọ học với pháp sư Bát Nhã đến từ Kashmir, 
với ngài Huệ Quả là vị tổ thứ bảy của Mật tông 
Trung Nguyên. Về sau sư sáng lập ra phái Chân 
Ngôn tông. Sư đã viết Thập Trụ Tam Luận nêu lên 
mười cấp bậc tâm đạo đồ. Sư là người đầu tiên ở 
Nhật dùng phương pháp so sánh học thuyết với học 
thuyết để làm sáng tỏ một quan điểm.  

Chân Ngôn tông cho rằng ba sức mạnh bí ẩn tạo 
nên sự giác ngộ ấy chính là: Ấn quyết (Mudra) sức 
mạnh của cơ thể khởi sinh. Mantra, sức mạnh của 
lời thông qua thần chú. Mandala, sức mạnh của 
tâm thông qua Mandala.  

KHÔNG TUNG THẬP TRỤ LUẬN  
HẢI HOÀNH NHẤT CHÂN NGÔN  
 

PHƯỚC PHẦN NHƯ THẾ 
 

Quốc độ giờ coi mòi khá hơn xưa, làm ăn kinh tế 
có của ăn của để, tầng lớp nhà giàu mới phất lên 
cũng nhiều. Có điều là khi tiền bạc tăng nhanh hơn 
văn hóa và nhận thức nên thiên hạ sanh ra quỡn 
đến mắc cười. Đã thế lại được sự đưa đẩy định 
hướng của triều đình càng khiến người ta sa vào 
mê hồn trận.  

Chùa chiền, đình miếu, am miễu, phủ dinh… 

mọc lên như nấm sau mưa. Người người xì sụp lễ 
bái, khấn vái, cúng tế, hầu đồng, đốt nhang và 
vàng mã mịt mù. Thiên hạ có thể tin và cúng bái 
bất cứ hiện tượng lạ nào, dù đó là: cục đá, gốc cây, 
con vật, cái xe, thậm chí vũng nước, gò nổng, hầm 
hố… Đậu thấy thế sanh lòng thắc mắc thì được giải 
đáp rằng: 
- Có cữ có thiêng có kiêng có lành.  

Đậu lên chùa, thấy hồng tăng bày vẽ chuyện 
xàm mê hoặc người sơ cơ, nào là: trục vong, cúng 
đám, cầu siêu, giải hạn, cúng sao, phát lộc, thỉnh 
triệu… Thiên hạ rần rần nghe theo, tiền bạc dâng 
không tiếc tay, niềm tin vững khó lay, ước vọng mù 
trời bay… chỉ tiếc thay không ai hay chánh pháp. 
Bạn của Đậu cười: 

- Lo bò trắng răng, chuyện thiên hạ ôm rơm cho 
nặng bụng, phước phần như thế nên sự thể ra thế! 
Ông quên năm xưa Phật dạy sao? “Người mù dắt 
đám người đui”. 

 
BÉ CÁI LẦM 

 
Triều đình kêu gọi: 
- Bỏ qua quá khứ, hướng tới tương lai, gác lại dị 

biệt, đồng hành phát triển, hòa hợp vinh thăng… 
Lão gàn cùng với chúng bạn sướng lăn tăn, kêu 

gọi anh em: 
- Phen này huynh đệ đồng đường, yêu thương 

gắn bó, bỏ cũ lấy mới, phơi phới ngày mai... 
Thế rồi doanh nhân, thương gia, chính khách, ca 

sỹ, hoạt đầu… rần kéo về mần ăn, kiếm danh kiếm 
lợi. Lão gàn tuy hậu đậu nhưng cũng rị mọ theo 
đuôi. Lão muốn in một tập truyện để khoe với bạn 
bè cũ. Bản thảo gởi đi, thông qua trung gian một 
bạn văn trong guồng máy. Chuyện gì rồi cũng đến. 
Người bạn thông báo: 

- Huynh phải đóng tiền xin giấp phép in, giấy 
phép lưu hành, bản thảo bị kiểm duyệt cắt 1/3 và 
tất cả những từ ngữ, câu cú “nhạy cảm” bị xóa… 
Bằng lòng thì tiến hành, còn giả như không chịu cắt 
thì không được phép in.  

Lão gàn đứng giữa trưa nắng dậm chân kêu trời: 
- Vậy sao bảo giao lưu văn hóa, hòa hợp anh 

em, không phân biệt cũ mới trong ngoài? 
Bạn lão gàn cười hô hố: 
- Thật chẳng hổ danh lão gàn! 
 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  42 
 

ĐỘC 
 

Tư Ếch làm chuyến áo gấm dzìa làng, ban đầu 
hăm hở lắm vì được gặp lại người thân bạn bè. Cái 
vui chưa được mấy hồi thì Tư Ếch đùng đùng nổi 
giận muốn xách gói ra đi. Người nhà hổng hiểu sao 
nên cứ gạn hỏi. Tư Ếch lầu bầu trong miệng: 

- Cứ mỗi bữa ăn, mở ti vi lên tự dưng ngộ độc. 
Người nhà vẫn không hiểu, ông nói gà bà nói vịt, 

đoán non đoán già… riết chịu hổng nổi Tư Ếch 
huỵch tẹt luôn: 

- Sao mọi người chịu được hay thiệt đó! Ti vi nó 
đang đồng hóa mình, mở lên chỉ có một giọng, nói 
một chiều, nội dung một điệu, nghe một âm, ngửi 
một mùi, thấy một màu, đi một đường mà chẳng 
biết đi đâu… toàn thứ xạo và độc không hà!  

Bấy giờ người nhà Tư Ếch ngã ngửa ra: 
- Thích hay không thích thì cũng phải chịu chứ 

biết sao giờ? Không có cửa nào thoát được, biết 
độc thiệt nhưng nó nhét vào miệng, dí vô mũi, tống 
vô tai, lạng quạng lệch đường thì xộ khám thấy mẹ 
bây giờ!  

Tư Ếch cười méo xẹo cái miệng: 
- Ờ hén! Quả là độc thiệt! 
 

CHƠI CHỮ 
 

Dân Giao Chỉ vốn mày râu nhãn nhụi, người nhỏ 
nhắn nhưng mồm miệng lại oang oang. Họ cư xử 
giữa chốn công cộng cứ như nhà riêng, ra đường 
mặc đồ ngủ, đi ăn buffet thì vơ hết cua về phần 
mình, phá banh chành… Bọn Mẽo tỏ vẻ khó chịu: 

- Người tụi bay thấp bé lé đé sao ăn như hạm, 
nói như lệnh vỡ?  

Dù biết sự thật là vậy nhưng tự ái dân tộc nổi 
lên: 

- Tui bay thì to như đô vật, vậy mà mồm mép 
hổng có, nói cứ thì thầm trong miệng chẳng nghe 
gì được hết ráo!  

Thằng Eddie khịa: 
- Người tụi bay mặt mày trơn tru, sao mầy có 

râu, cấy hả? 
Mỗ cười: 
- Tiền cạp hăm bơ gơ còn hổng đủ lấy đâu đi 

cấy! Ờ cũng kỳ thiệt, tụi bay đầu thì hói sọi vậy mà 
mình mẩy tay chân đầy lông lá? 

Cả đám cười hô hố. Thằng Kieth xỏ: 
- Chắc tại nó rầu rĩ nên ra râu.  
Chợt nhiên mỗ nhớ ai đó ra đối nhưng mãi vẫn 

không đối đặng: 
RẦU RĨ RÂU RIA RA RẬM RẠP. 
 

Steven N 
Vijaya, 0725 

 
 
 

 

 
 
 

HẾT TRĂM NĂM 
 

Thiên nhiên một bức họa đồ 

Càng say sưa ngắm càng ngơ ngẩn lòng 

Khéo thay là đấng hóa công 

Dựng lên điệp điệp trùng trùng núi non 

Biết bao cạn, biết bao mòn 

Riêng ta cảm thấy cỏn con ở đời 
Hết trăm năm thế là thôi 
Muôn đời để nhục, muôn đời để vinh 

Vậy thì lúc sống bình sinh 

Chẳng nên dối gạt lợi mình, hại nhân 

Cẩn trọng từ miệng, ý, thân 

Y theo Chánh pháp thiện tâm tu hành 

Đời người như sợi chỉ mành 

Sinh-trụ-dị-diệt hoại tan mấy hồi! 
Khác nào mây nổi ngang trời 
Chợt còn, chợt mất tựa hồ sương tan 

“Cái thân một nhúm tro tàn 

Thiêu trong lửa đỏ... lửa tàn bụi tro!” 

Còn đâu giọng nói, tiếng cười 
Còn đâu đi, đứng, nằm, ngồi, hỡi ơi! 
Bao giờ hết nghiệp luân hồi 
Hẹn nhau hội ngộ bên trời Tây phương 

Sen vàng rực rỡ ngát hương... 
 

 
 

THUYỀN TRÔI 
 

Ôi, vẫn đường hoa vẫn lối xưa 

Với bao kỷ niệm đẹp như mơ 

Dĩ vãng hiện về khơi nỗi nhớ 

Thân này dẫu quý cũng tàn thôi 
Ngàn năm trăng dõi dòng sông lạnh 

Một thoáng thuyền trôi... giấc mộng hờ 

Yến, oanh thôi hót ca thánh thót 
Gió vờn khóm trúc lặng cung tơ 

Chùa trên kinh mõ thời khóa tối 
Hồn về nghe Pháp chật trang thờ! 

 

 

DIỆU VIÊN 
 

 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  43 
 

 
 
 

Con người không hoàn hảo 

nhưng có thể hoàn thiện 
 

TUỆ UYỂN NHI 
 
 
 

Con người bước vào cuộc đời này với hai bàn tay trắng, mang theo hơi thở mỏng manh của kiếp 
người. Không ai sinh ra đã vẹn toàn. Ta lớn lên với những giới hạn, sai lầm và tổn thương. Nhưng 

chính từ những điều không hoàn hảo ấy, ta học cách hiểu 
mình, hiểu người, và dần hoàn thiện. 
Trần thế tựa một bức tranh dở dang, mà mỗi con người 
là một nét vẽ chưa hoàn chỉnh. Ta hiện hữu ở cõi đời 
không phải như những pho tượng tạc sẵn, mà như viên 
đá giữa núi rừng, thô sơ, mộc mạc, cần thời gian và thử 
thách để làm sáng lên. 
Không ai sinh ra đã là một bản thể hoàn mỹ. Đừng sợ 
mình chưa đủ tốt. Sợ chăng là không đủ sáng suốt để 
nhận ra điều ấy. Người có trí tuệ, cũng như người mang 
thiên nhãn, nhìn đâu cũng rõ ràng, thấu suốt. Kẻ trí 
không phải là người không bao giờ sai, mà là người biết 
cúi đầu trước sai lầm.  
Cổ nhân dạy: “Tri kỷ giả minh, thắng kỷ giả cường”– hiểu 
mình là người sáng, thắng mình là người mạnh. Kẻ địch 
lớn nhất không ở bên ngoài, mà là sự dễ dãi bên trong 
chính ta. Mỗi khi ta vượt được một thói quen xấu, giữ lại 
được một điều thiện là ta đã thắng được chính mình, tiến 
gần hơn đến sự hoàn thiện. 
Người quân tử giữ mình trong đạo lý, không vì mong cầu 
thánh hiền mà quên nhân nghĩa. Người tiểu nhân có thể 
chuyển hóa nếu đủ chí nguyện quay đầu. Đạo nằm ở chỗ 
ấy, chẳng phân sang hèn, chẳng kể bắt đầu ra sao, chỉ 

cần biết tu tâm thì mọi người đều có thể chuyển hoá từ nơi thấp nhất. 
Hoàn thiện không phải là trở nên hoàn mỹ, mà là biết sửa mình từng chút một, dịu dàng hơn, 
nhẫn nại hơn, từ bi hơn. Có khi chỉ một lần thứ tha, một ánh nhìn thấu hiểu, hay lắng nghe thôi 
cũng đủ chạm đến trái tim người. 
Không hoàn hảo là bản chất của đời sống, nhưng biết hoàn thiện là bản lĩnh của con người. Chúng 
ta không cần phải là người tốt nhất, chỉ cần là phiên bản tốt hơn của chính mình hôm qua. Giữa 
vô vàn khiếm khuyết, ta vẫn có thể tỏa sáng... âm thầm, sâu lắng, và đầy yêu thương. 
Trời đất bao dung, con người cũng nên biết dung thứ cho chính mình. Không hoàn hảo không phải 
là một tội lỗi, chỉ là một cánh cửa mở ra cho sự trưởng thành. Đừng sợ mình sai, chỉ sợ mình 
không học từ cái sai ấy mà thôi. 
Vậy nên, giữa cuộc đời chênh vênh, giữa bao nỗi bất toàn của kiếp người, điều đẹp nhất không 
phải là được sinh ra hoàn hảo, mà là mỗi ngày biết gạn lọc mình. Trăng chẳng cần rực rỡ mới soi 
được đêm dài. Người cũng chẳng cần hoàn hảo mới sống một đời có ý nghĩa. Chỉ cần biết hoàn 
thiện bản thân mỗi ngày, thì dù khuyết hay tròn, cũng đủ dịu dàng chiếu sáng những góc tối của 
cuộc đời. 

 
 
 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  44 
 

 
 

Dưới bầu trời của một đất nước 
tự do như Hoa Kỳ, nơi Phật giáo đã 
bén rễ và đang âm thầm nở hoa 
trong lòng những cộng đồng di dân, 
tổ chức Gia Đình Phật Tử Việt Nam 
tại Hoa Kỳ vừa mang trọng trách gìn 
giữ truyền thống dân tộc, vừa đang 
đứng trước một sứ mệnh quan trọng 
hơn bao giờ hết: trở thành cánh tay 
đắc lực của Giáo Hội Phật Giáo Việt 
Nam Thống Nhất Hoa Kỳ trong công 
cuộc hoằng pháp cho giới trẻ. Trong 
bối cảnh những giá trị tâm linh đang 
bị lấn át bởi làn sóng vật chất hóa, 
trong một thế hệ sinh ra tại xứ 
người, thấm đẫm văn hóa phương Tây nhưng lại 
khát khao tìm lại cội nguồn sâu thẳm của bản sắc 
và minh triết Đông phương, thì sự hiện diện của 
GĐPT như một đạo tràng trẻ — gần gũi, sinh động 
và vững bền — chính là lời đáp cần thiết, nếu không 
muốn nói là duy nhất, cho sứ mệnh hoằng pháp ở 
bình diện xã hội hóa, giáo dục hóa và thanh niên 
hóa của Phật giáo Việt Nam tại Hoa Kỳ. 

Tuy nhiên, để có thể thực sự gánh vác vai trò 
ấy, GĐPT Việt Nam tại Hoa Kỳ cần hơn một sự nhiệt 
tình tổ chức. Cần một cuộc tái định vị toàn diện. Tổ 
chức chúng ta không thể tiếp tục xem mình chỉ là 
nơi gìn giữ nếp xưa, hay đơn thuần là nơi “cho con 
em mình sinh hoạt cuối tuần”. Mà cần ý thức rằng, 
từng buổi sinh hoạt, từng giờ học Phật pháp, từng 
bài hát, trò chơi, thậm chí từng cái chào, tiếng cười 
của đoàn sinh — chính là một hình thái hoằng pháp 
có tính giáo dục và ảnh hưởng dài hạn. Chúng ta 
đang hoằng pháp không chỉ bằng lời nói, mà bằng 
không gian sống, bằng cách cư xử, bằng môi trường 
đoàn thể huynh đệ — nơi đạo được gieo vào lòng 
người trẻ một cách tự nhiên, không giáo điều, 
nhưng đầy thẩm thấu. 

Muốn làm được điều đó, trước tiên phải tăng 
cường mối liên kết giữa GĐPT và Giáo Hội. Không 
thể tồn tại như hai thực thể tách biệt. Bởi Giáo Hội 
là đạo lý, là tâm linh; còn GĐPT là sự chuyển hóa 
của đạo lý ấy thành sinh hoạt, thành giáo dục và 

thành cộng đồng. Mối liên hệ này 
không thể dừng lại ở danh nghĩa, 
mà cần hiện thực hóa bằng việc 
cùng hoạch định chương trình 
hoằng pháp cho giới trẻ, mời gọi 
các vị Tăng sĩ trẻ của Giáo Hội trực 
tiếp tham gia sinh hoạt GĐPT, đóng 
vai trò giảng sư, cố vấn, đồng hành 
và truyền cảm hứng. Trong dòng 
truyền thống Phật giáo Việt Nam, 
sự kết hợp giữa hàng giáo phẩm trí 
tuệ và hàng cư sĩ tâm huyết luôn 
tạo nên sức mạnh hoằng pháp 
vững bền. Ngày nay, trong khung 
cảnh hải ngoại, sự kết hợp ấy càng 

cần được nuôi dưỡng và tổ chức bài bản hơn bao giờ 
hết. 

Muốn hoằng pháp cho tuổi trẻ sinh ra và lớn lên 
tại Mỹ, thì nội dung Phật pháp cũng cần được nói lại 
bằng một ngôn ngữ mới. Đó không những là chuyện 
dịch giáo lý sang tiếng Anh. Mà là diễn giải lại tinh 
thần Phật pháp một cách gần gũi với tâm lý, khát 
vọng và lối tư duy của người trẻ đương thời. Đó là 
nơi đạo Phật trở thành nghệ thuật sống chứ không 
phải chỉ là hệ thống tín điều. Là nơi các khái niệm 
như vô thường, nhân quả, từ bi, chánh niệm… 
không nằm trên giấy, mà cần được sống động hóa 
qua thiền tập, qua những bài học về cảm xúc, tâm 
lý, giao tiếp và tương quan xã hội. Là nơi các em 
học cách quay về với chính mình, đối thoại với chính 
mình, lắng nghe nhau, vượt qua mặc cảm và xây 
dựng giá trị sống. 

Nói cách khác, GĐPT cần trở thành một trung 
tâm giáo dục Phật giáo hiện đại, nhưng giữ cốt tủy 
truyền thống. Phải có những bộ giáo trình song ngữ 
Anh–Việt cho từng ngành (Oanh Vũ, Thiếu, Thanh 
và Huynh trưởng), được biên soạn bài bản và cập 
nhật thường xuyên. Phải tổ chức các khóa học 
chuyên đề về Phật pháp ứng dụng, về thiền tập cho 
tuổi trẻ, về kỹ năng sống theo tinh thần đạo Phật. 
Phải huấn luyện hàng ngũ Huynh trưởng không đơn 
thuần chỉ có lòng, mà còn có chuyên môn sư phạm, 
có kiến thức về tâm lý thanh thiếu niên và trên hết, 

 

THẮP SÁNG TÂM ĐẠO TUỔI TRẺ: 
Sứ Mệnh Hoằng Pháp Của GĐPT Việt Nam Tại Hoa Kỳ 

 

Tâm Thường Định 

 
 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  45 
 

có phong cách hoằng pháp bằng chính đời sống của 
mình — trầm tĩnh, yêu thương, khiêm cung và hiểu 
đạo. 

Ngoài ra, cần sử dụng công nghệ như một 
phương tiện hoằng pháp hữu hiệu. Tuổi trẻ ngày 
nay không rời xa điện thoại. Vậy tại sao Phật pháp 
lại không xuất hiện trên màn hình ấy một cách sống 
động? Cần tạo các kênh truyền thông Phật giáo 
dành riêng cho giới trẻ GĐPT tại Hoa Kỳ: YouTube, 
Instagram, podcast, TikTok giáo lý ngắn — nhưng 
đúng pháp, hay, đẹp, sáng tạo. Cần đào tạo những 
Huynh trưởng trẻ trở thành “Digital Dharma 
Ambassadors” — những đại sứ số của Phật pháp, 
truyền thông điệp từ bi, chánh niệm, tỉnh thức bằng 
ngôn ngữ và hình ảnh gần gũi với thế hệ Z. 

Bên cạnh lý thuyết và công nghệ, không thể 
thiếu yếu tố văn hóa và nghệ thuật. Hoằng pháp 
cho người trẻ không thể thiếu phần “thẩm mỹ hóa” 
đạo lý. Tổ chức những lễ hội Phật giáo giàu sắc thái 
truyền thống nhưng được tái hiện bằng âm nhạc 
hiện đại, hoạt động nhóm sáng tạo, trò chơi thiền 
tập, kể chuyện Phật pháp bằng kịch ngắn, video, 
hoạt hình. Đưa đạo vào cuộc sống qua những hình 
ảnh đẹp, lời ca hay, những buổi “tu học dã ngoại”, 
những khóa “tu mùa hè”, những chương trình từ 
thiện chung tay hành Bồ Tát đạo. GĐPT không thể 
là một hình thức khô cứng của đạo lý, mà phải là 

nơi làm cho đạo trở nên sống động, hấp dẫn và đầy 
cảm hứng. 

Không dừng lại ở việc truyền pháp cho một thế 
hệ, GĐPT cần gieo trồng mầm giống cho cả tương 
lai Giáo Hội. Mỗi đoàn sinh hôm nay có thể là một vị 
Tăng, một vị Ni, một giáo sư, một bác sĩ, một nhà 
truyền thông, một chính khách… ngày mai — nhưng 
nếu các em mang trong tim ánh sáng của Phật pháp 
và lý tưởng phụng sự, thì đó chính là sự tiếp nối vĩ 
đại nhất của dòng mạch chánh pháp trong xã hội 
hiện đại. GĐPT không những hoằng pháp — GĐPT 
còn đang ươm mầm nhân sự cho Giáo Hội trong 
những thập niên tới. 

Hoằng pháp cho giới trẻ, nói cho cùng, là một 
quá trình gieo hạt lâu dài. Không thể vội. Không thể 
cưỡng cầu. Nhưng có thể tổ chức, có thể gieo 
duyên, có thể dẫn đường. Và GĐPT chính là nơi gieo 
những hạt giống đó — bằng tổ chức, bằng giáo lý, 
bằng tình thương, bằng gương sáng và bằng niềm 
tin không lay chuyển vào khả năng chuyển hóa của 
con người trẻ. Phật pháp là ánh sáng. Tuổi trẻ là 
mảnh đất. GĐPT là người mang đuốc. Và Giáo Hội là 
suối nguồn. Khi tất cả cùng nối kết trong một tâm 
nguyện hoằng pháp bền bĩ, thì những hạt giống đạo 
lý sẽ có thể nảy mầm, lớn lên, và một ngày kia — 
chính những em trẻ của hôm nay sẽ là người nối dài 
con đường giác ngộ cho mai sau. 

 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  46 
 

 

NGHI THỨC RA TRƯỜNG 
VÀ CĂN TÍNH PHẬT MÔN 

 

Lôi Am 
 

 
Mỗi mùa ra trường, sân chùa hay giảng đường 

lại rộn rã tiếng chân người, lòng rộn niềm tri ân và 
hy vọng. Trong giây phút ấy, người học Phật – dù 
là Tăng, Ni hay cư sĩ – thường đứng trước lựa chọn: 
khoác chiếc áo thụng đen và mũ vuông theo nghi lễ 
đại học Tây phương, hay bước lên pháp tòa trong 
chiếc áo tràng lam, nâu hay y vàng của truyền 
thống đạo Phật? 

Đây không chỉ là việc chọn một kiểu trang 
phục, mà là chọn một ngôn ngữ biểu tượng – tức là 
chọn cách mình muốn nói lên bản sắc, lý tưởng và 
niềm tin của con đường tu học đã trải qua. 

 
Áo thụng và mũ vuông: Một biểu tượng xa 

lạ với truyền thống Phật giáo 
Chiếc áo thụng (academic gown) và mũ vuông 

(mortarboard) – tưởng chừng trung tính, chỉ mang 
tính học thuật – thật ra có gốc rễ sâu xa từ truyền 
thống thần học Thiên Chúa giáo châu Âu thời Trung 
cổ. 

Các đại học như Oxford, Cambridge, Paris thời 
sơ khai vốn là trung tâm huấn luyện linh mục và tu 
sĩ, nơi giáo sĩ vừa học Kinh Thánh vừa giảng dạy 
triết lý Ki-tô giáo. Áo thụng là biến thể của tu phục 
(cassock) – áo choàng dài màu đen biểu trưng cho 
sự từ bỏ thế tục. Còn mũ vuông – phát triển từ 
chiếc biretta của giới giáo sĩ – được diễn giải như 
hình ảnh trừu tượng của cuốn Kinh Thánh mở rộng, 
hay nền tảng tri thức thánh thiêng mà người học 
tiếp nhận. 

Dẫu ngày nay áo thụng đã trở thành một phần 
nghi thức học vị phổ biến, nhưng dấu ấn niềm tin 
Thiên Chúa giáo vẫn không thể phủ nhận: từ nguồn 
gốc, hình thức, đến cách tổ chức lễ tốt nghiệp theo 
hàng lối trang nghiêm, hát thánh ca học viện, rước 
văn bằng… tất cả đều là di sản của một mô hình 
giáo dục xuất phát từ niềm tin tôn giáo khác với 
đạo Phật. 

Nói cách khác, chiếc áo thụng – dù không còn 
mang nội dung tôn giáo trực tiếp – vẫn là một biểu 
tượng được hình thành từ một hệ tư tưởng không 
phát xuất từ chánh pháp. 

 
Trong đạo Phật, học để tỉnh thức, không 

học để vinh danh 
Trong Phật giáo, học không phải để “được gọi 

bằng thầy”, cũng không phải để có địa vị, mà là 
phương tiện đưa đến trí tuệ và giải thoát khỏi vô 

minh. Tri thức không nhắm đến sở đắc, mà là 
buông bỏ. Người học càng sâu, thì lòng càng khiêm 
cung. Người tu càng vững, thì dáng càng bình dị. 

Vì thế, hình ảnh người học Phật mặc áo thụng 
đen, đội mũ vuông lên nhận bằng – dù không sai – 
vẫn gợi một cảm giác xa rời tinh thần thiểu dục tri 
túc, và dễ làm lệch hướng tâm thức người trẻ vào 
quỹ đạo “vinh danh” hơn là “hồi hướng”. 

Mỗi biểu tượng đều có sức dẫn. Nếu không 
tỉnh thức, chính nghi lễ ra trường có thể vô tình 
gieo hạt giống tìm cầu hình thức và địa vị, thay vì 
phát khởi hạnh nguyện vị tha. 

Tại sao ngày xưa Viện Đại học Vạn Hạnh vẫn 
dùng áo thụng? 

Đây là một câu hỏi không ít người nêu ra để 
biện minh cho việc sử dụng áo thụng trong lễ phát 
bằng tại các trường Phật giáo hiện nay. Nhưng 
chính sự khác biệt về bản chất giữa “trường đời” và 
“trường đạo” cần được làm rõ. 

Viện Đại học Vạn Hạnh, thành lập năm 1964 
trong bối cảnh đặc thù, là một đại học đa ngành 
dành cho sinh viên cư sĩ, không chỉ học Phật học 
mà cả các ngành xã hội nhân văn, theo khung đại 
học quốc gia. Do đó, việc sử dụng áo thụng ngày 
ấy là một cách tạm thời hội nhập vào hệ thống giáo 
dục quốc gia, chứ không phải là lựa chọn định 
hướng giá trị Phật giáo. 

Một lần, Thầy Tuệ Sỹ chia sẻ với các học tăng 
trẻ: 

“Quý thầy dạy cho một lớp Tăng Ni ra để 
truyền thừa Chánh pháp, mà chiếc áo của mình lại 
không đủ để mình hãnh diện, lại đi mặc cái áo của 
phương Tây thì truyền thừa cái gì?… Ngày xưa Vạn 
Hạnh là trường đời, có quy định nhà nước. Còn đây 
là trường đạo, dạy kinh, truyền giới, hoằng pháp.” 
(HT Thích Tuệ Sỹ: Định hướng tương lai với thế hệ 
Tăng sĩ trẻ ngày nay) 

Đó không phải là lời trách cứ, mà là tiếng nói 
thiết tha giữ gìn phẩm giá Phật giáo. Không phải để 
chống đối, mà để nhắc nhở tăng ni trẻ không vô 
thức sao chép hình thức, đánh mất đạo vị trong 
giây phút quan trọng nhất của một đời học đạo. 

 
Kinh nghiệm quốc tế: Giữ gìn pháp phục 

không phải là bảo thủ 
Kinh nghiệm quốc tế cho thấy, việc giữ gìn 

pháp phục truyền thống trong lễ ra trường không 
hề là biểu hiện của bảo thủ, mà là một lựa chọn 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  47 
 

tỉnh thức và có chiều sâu văn hóa. Nhiều đại học 
Phật giáo trên thế giới – đặc biệt tại những quốc 
gia có căn gốc Phật giáo như Thái Lan, Sri Lanka, 
Myanmar, Bhutan, cũng như một số trường tại Ấn 
Độ, Trung Quốc, Nhật Bản – đã ý thức rõ ràng rằng 
nghi thức tốt nghiệp không đơn thuần chỉ là một 
buổi phát bằng, mà là một 
cơ hội để khơi dậy đạo vị, tái 
lập căn tính tinh thần của 
người học Phật. 

Tại Thái Lan, Đại học 
Mahachulalongkornraja-
vidyalaya (MCU) – một 
trong hai đại học Phật giáo 
quốc lập lớn nhất nước này 
– tổ chức lễ tốt nghiệp trang 
nghiêm trong không gian 
chùa hoặc giảng đường Phật 
học, với Tăng sinh mặc y cà-
sa truyền thống theo giới 
phẩm, và cư sĩ mặc quốc 
phục. Không hề có sự hiện 
diện của áo thụng hay mũ 
vuông kiểu Tây phương. 
Cũng tại Thái Lan, Trường 
International Buddhist 
College (IBC) – nơi quy tụ 
sinh viên từ hơn ba mươi 
quốc gia – vẫn duy trì lễ 
phục tông phái cho Tăng Ni, 
và tạo điều kiện để cư sĩ 
mặc pháp phục hoặc lễ phục 
đạo vị, tuyệt đối không sử 
dụng áo thụng phương Tây. 

Tại Sri Lanka, Đại học 
Kelaniya – vốn có Khoa Phật 
học danh tiếng – tổ chức lễ 
phát bằng tại các trung tâm 
Phật học như Mahāvihāra, nơi Tăng sinh mặc y 
vàng hoặc y nâu truyền thống, không có mũ vuông 
hay khăn choàng học vị. Ở Đài Loan, Đại học Fo 
Guang thuộc hệ thống Phật Quang Sơn, cho phép 
Tăng Ni mặc pháp phục đúng giới phẩm, còn cư sĩ 
thì mặc lễ phục riêng mang sắc lam, nâu hoặc vàng 
nhạt, có biểu tượng hoa sen hoặc phù hiệu Phật 
giáo, hoàn toàn không vay mượn hình thức học 
thuật phương Tây. 

Ngay cả tại Hoa Kỳ, Đại học Naropa – một đại 
học Phật giáo theo truyền thừa Tây Tạng – cũng 
không áp đặt trang phục học vị kiểu Tây. Sinh viên 
có thể mặc y phục truyền thống, hoặc áo lễ mang 
hình ảnh Bồ tát, Mandala, tụng kệ hay thiền hành 
trong lễ tốt nghiệp. Tại Nhật Bản, Đại học Soka, 
tuy không thuần túy là học viện Phật giáo, nhưng 
vẫn giữ được tinh thần nhẹ nhàng, khiêm cung: 
sinh viên mặc quốc phục thanh nhã, một số có biểu 
tượng hoa sen hay câu Pháp thân thiện, hoàn toàn 
tránh xa kiểu cách phô trương học vị. 

Điểm chung ở tất cả những trường này là sự 
tỉnh thức trong việc không mặc định sử dụng áo 
thụng Tây phương, mà thay vào đó là tôn trọng 
pháp phục truyền thống, tổ chức lễ phát bằng như 
một nghi thức tâm linh, nơi tụng kệ, phát nguyện, 
hồi hướng và tri ân Thầy Tổ trở thành trọng tâm, 

chứ không phải phần trình 
diễn hình thức hay vinh danh 
học vị. Đây là một lựa chọn 
có ý nghĩa rất lớn: không 
những là bảo vệ bản sắc 
Phật giáo, mà còn là sự tự 
chủ văn hóa trong một thế 
giới đang bị toàn cầu hóa 
đồng hóa mạnh mẽ. 

 
Một nghi lễ ra trường 

theo tinh thần đạo vị 
Tưởng tượng một lễ ra 

trường nơi giảng đường Phật 
học, hay giữa lòng đại hùng 
bảo điện – nơi mỗi sinh viên 
không khoác áo thụng đen, 
mà mặc áo tràng lam, áo vải 
nâu, hoặc y vàng. Trước 
tượng Phật, cùng tụng kệ 
nguyện học đạo, tri ân Thầy 
Tổ và hồi hướng công đức. 
Không có phần phát bằng 
long trọng theo kiểu thế tục, 
nhưng có ánh mắt chánh 
niệm, có tiếng chuông ngân 
nga, và có niềm thầm lặng 
của một chí nguyện Bồ tát. 

 
Thay lời kết: Không 

cực đoan, nhưng cần tỉnh 
thức 

Chúng ta không bài bác áo thụng, cũng không 
lên án người đã từng dùng nó. Nhưng trong hiện 
cảnh, khi Phật giáo đã có chỗ đứng và bản sắc 
riêng, chúng ta cần chọn lại hình thức cho xứng 
hợp với lý tưởng đạo pháp. 

Chọn lại không phải để loại trừ, mà để giữ gìn 
tâm đạo, tránh để hình thức cuốn người học vào 
cơn sóng ngầm của phô trương, vinh danh và ngã 
mạn. 

Ngưỡng mong người học Phật bước ra đời 
trong sự lặng lẽ của chánh niệm, với chiếc áo giản 
dị mà thanh cao, và một tâm nguyện như biển 
rộng, như hư không. 

 
Phật lịch 2569 – 

Yuma, ngày 3 tháng 6 năm 2025 
Lôi Am 

 
 
 

 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  48 
 

 
 
 

CẢNH GIÁC VỚI BỆNH TẬT 
 

Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 
 

 
Mỗi quốc gia đều có những ngày dành riêng để 

ghi nhận các sự việc trọng đại. Ngày Quốc Tổ nhắc 
nhở con cháu tới công lao xây dựng đất nước nước 
của tiền nhân. Ngày Độc Lập với tranh đấu vẹn toàn 
lãnh thổ. Rồi ngày Phụ nữ, ngày Lao động, ngày 
Tình yêu với mục đích phù hợp. 

Với sức khỏe và riêng tại Hoa Kỳ, một tập tục 
rất hay, nên theo là có những ngày, tháng hoặc 
tuần lễ được dành riêng để các tổ chức y tế, trường 
học, cộng đồng nhắc nhở, lôi cuốn sự chú ý của dân 
chúng vào một đề tài sức 
khỏe và để ý nhiều hơn đến 
việc phòng tránh các loại 
bệnh. Đó là các Health 
Awareness Week/ Month/ Day 
đã lên lịch sẵn. Lý do là vì 
công việc làm ăn bận rộn cho 
nên con người nhiều khi cũng 
quên bẵng đi mất những điều 
cần làm để “khỏe như voi”. 

Tháng 8 hàng năm có 
các Tháng cảnh giác lưu tâm 
tới với bệnh Đục Thủy Tinh 
Thể, Chủng Ngừa, An Toàn 
sức khỏe Mắt trẻ em, bệnh 
Vẩy Nến và bệnh Teo Cơ. Từ 
ngày 1 tới ngày 7 là tuần lễ 
dành để cổ võ việc Cho con 
Bú Sữa Mẹ trên toàn Thế giới. 

Xin cùng tìm hiểu ý 
nghĩa và sự quan trọng của 
các sự việc này. 

 
Tháng Đục Thủy Tinh Thể 
Suốt tháng 8 được dành cho Đục Thủy Tinh 

Thể, vì theo thống kê, quá nửa dân chúng Hoa Kỳ bị 
rủi ro này khi họ tới tuổi 80. Hiện nay có khoảng 
20.5 triệu người Mỹ từ 40 tuổi trở lên bị cườm mắt. 
Ngoài ra, đục thủy tinh thể là nguyên nhân số một 
đưa tới mù lòa cho con người ở trên thế giới. 

Như tên gọi, đục thủy tinh thể là tình trạng 
mất độ trong suốt của bộ phận này vì chất cấu tạo 
trở nên vẩn đục, ngăn chặn ánh sáng vào mắt, đưa 
tới suy yếu thị lực. 

Thường thường cườm là hậu quả của sự hóa 
già, nhưng cũng gây ra do các lý do như thương tích 
mắt, bệnh tiểu đường, di truyền, do vài dược phẩm 
như thuốc chống dị ứng, hạ đường huyết, thuốc an 

thần, viên thuốc ngừa thai hoặc là do không bảo vệ 
mắt với tia tử ngoại... 

Triệu chứng gồm có mắt mờ, nhìn một thành 
hai ở một mắt, mầu sắc nhạt nhòa, kém thị lực ban 
đêm, mẫn cảm với ánh sáng… 

Không có dược phẩm hoặc phương thức nào có 
thể phòng tránh sự thành hình và diễn tiến của 
cườm mắt hoặc làm thủy tinh thể trong trở lại. 

Nếu cườm không gây khó khăn cho cuộc sống, 
ta có thể theo dõi, chờ đợi. 

Ngược lại, khi cườm gây 
khó khăn cho các sinh hoạt 
hàng ngày thì có thể thay với 
thủy tinh thể nhân tạo. Phẫu 
thuật rất an toàn và phổ biến. 
Tại Hoa Kỳ, mỗi năm có cả 1.5 
triệu người được thay thủy 
tinh thể và họ rất thỏa mãn vì 
thị giác trở lại bình thường. 

 
Tháng Chủng Ngừa 

Bệnh 
Miễn dịch là khả năng 

của cơ thể chống lại sự xuất 
hiện của một loại bệnh. Khả 
năng này có sau khi mắc bệnh 
hoặc do chủng ngừa với vi 
khuẩn đã chết hoặc làm suy 
yếu. Đó là miễn dịch chủ 
động, tồn tại lâu dài do cơ thể 
tạo ra. Trẻ sơ sinh được hưởng 

tính miễn dịch với một vài bệnh từ mẹ trao cho 
trong một thời gian ngắn, trước khi tự tạo ra khả 
năng này. Đó là miễn dịch thụ động. 

Nhờ thuốc chủng ngừa mà hầu hết các bệnh 
truyền nhiễm một thời gây hoảng sợ cho mọi người 
tại Hoa Kỳ đã bị loại bỏ. Bệnh yết hầu, tê liệt trẻ 
em, sởi đã bị xóa sổ. Đậu mùa, uốn ván, quai bị đôi 
khi mới thấy. 

Các bệnh nhiễm có thể chủng để phòng tránh 
là bệnh ho gà, uốn ván, yết hầu, viêm gan A-B, 
cúm, viêm não, ung thư cổ tử cung, sởi, thủy đậu, 
quai bị, viêm phổi, chó dại, lao, thương hàn, sốt da 
vàng, bệnh Lyme, bệnh than (anthrax), rotavirus… 

Chủng ngừa không chỉ bảo vệ cá nhân mà còn 
bảo vệ người khác, vì mình không bị bệnh thì không 
truyền bệnh được. 

Có thể chích ngừa nhiều bệnh cùng một lúc để 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  49 
 

tiết kiệm thì giờ mà vẫn an toàn. Chẳng hạn các 
bệnh ho gà-uốn ván-yết hầu… 

Trẻ em dưới 5 tuổi rất dễ mắc các bệnh truyền 
nhiễm vì cơ thể các cháu chưa tạo ra đầy đủ khả 
năng miễn dịch chống lại nhiễm khuẩn. Do đó chích 
ngừa theo lịch của giới chức y tế từ lúc 2 tuổi có thể 
bảo vệ các cháu cũng như bạn cháu ở nhà giữ trẻ, 
trường học với nhiều bệnh. Nên giữ cẩn thận sổ 
chích ngừa để tiện theo dõi. 

Thường thường, vaccin được bào chế với các 
tiêu chuẩn an toàn rất cao cho nên không gây ra 
các biến chứng trầm trọng như nhiều người e ngại. 
Một vài phản ứng nhẹ như là hơi sưng đau tại chỗ 
chích hoặc sốt nhẹ có thể xảy ra. 

Nên hỏi bác sĩ gia đình coi xem cần chích ngừa 
những bệnh gì đối với tuổi của mỗi người. 

 
Bảo vệ Thị Giác Trẻ Em 
Cặp mắt là những giác quan quý giá và hữu 

ích của cơ thể, do đó các cụ ta đã ví “hai mắt là 
ngọc”. Mắt giúp ta nhìn thấy mọi sự vật trên đời, từ 
xa đến gần, từ vật lớn tới nhỏ, đẹp hay xấu. Cho 
nên mọi người cần lưu ý bảo vệ hai hạt ngọc này. 

Với trẻ em, thị lực có vai trò rất quan trọng 
trong sự phát triển. Các nhà chuyên môn cho hay, 
80% các kiến thức mà các cháu học được ở trường 
là do cặp mắt toàn vẹn thu lượm. Cho nên có thị lực 
tốt có ảnh hưởng lớn tới sự học của chúng. 

Khám mắt thường xuyên giúp sớm khám phá 
ra các khó khăn thị giác như cận thị, viễn thị, loạn 
thị… rồi điều trị ngay. 

Theo các nhà chuyên môn nhãn khoa, trẻ em 
được 6 tháng cần được khám mắt sơ khởi. Khám lại 
khi tới tuổi lên 3 rồi trước khi vào lớp mẫu giáo ở 
tuổi lên 5-6. Trong thời gian đi học, các em cần 
được khám mắt mỗi 2 năm, nếu không có rối loạn 
thị giác cần điều chỉnh. 

Từ 20-64 tuổi: khám mắt với mở rộng con 
ngươi mỗi 2 tới 4 năm một lần. Trên 65 tuỗi: mỗi 1 
hoặc 2 năm. 

Người có các rủi ro như tiểu đường, đã bị 
thương tích mắt hoặc có thân nhân bị cao áp nhãn 
glaucoma cần khám mắt thường xuyên hơn. 

Tránh các nguy cơ đưa tới thương tích cho 
mắt, đặc biệt là tia tử ngoại, bụi bặm, hóa chất. 

Dinh dưỡng rất quan trọng cho sức khỏe cơ 
thể nói chung và cặp mắt nói riêng. 

Chế độ ăn uống nhiều chất béo bão hòa động 
vật và đường tinh chế có thể đưa tới bệnh tim 
mạch, tiểu đường, mập phì và bệnh mắt như thoái 
hóa võng mạc, đục thủy tinh thể. Ngược lại phần ăn 
thiên về chất đạm ít béo, giầu sinh tố khoáng chất, 
các loại rau trái tươi đểu tốt cho mắt. Đặc biệt là 
sinh tố A, cần thiết cho thị giác, có nhiều trong trái 
cam, các loại rau có mầu vàng như cà rốt, bí đỏ. 

 
Hiểu biết về bệnh Vẩy Nến 
Vẩy Nến (Psoriasis) là bệnh mãn tính không 

lây với các vết ban đỏ có vẩy rất ngứa trên da. Vậy 

mà có người vì thiếu hiểu biết tỏ vẻ e ngại trước 
bệnh nhân vì sợ bị lây nhiễm. 

Tháng 8 được Hội Vẩy Nến Quốc Gia Hoa Kỳ 
bảo trợ để nâng cao sự hiểu biết, hướng dẫn quần 
chúng và tháo bỏ những huyền “thiên kiến” về bệnh 
này đồng thời cũng khích lệ bệnh nhân tự tin điều 
trị, không bị ảnh hưởng bởi các dị nghị, phân biệt. 

Theo ước lượng, có khoảng 7 triệu người mắc 
bệnh Vẩy Nến ở Hoa Kỳ. Bệnh thường xảy ra trước 
tuổi 35 với tỷ lệ nam nữ bằng nhau. 

Nguyên nhân chưa được biết rõ. Có giải thích 
cho rằng, một yếu tố di truyền nào đó kích thích hệ 
miễn dịch sản xuất ra tế bào da với tốc độ quá 
nhanh. Thay vì tróc rơi, các tế bào này lại tích tụ 
thành những lớp vẩy rất ngứa trên da ở đầu gối, 
khuỷu tay, da đầu, lưng. Nhiều bệnh nhân còn bị 
đau cứng khớp xương rất khó chịu. 

Với vết thương không mấy đẹp mắt trên da 
cũng như các dấu hiệu khác, người bệnh cảm thấy 
bối rối, buồn bực, mất tự tin và xa lánh xã hội. 

Bệnh có thể điều trị được với thuốc thoa da, 
tia tử ngoại ánh sáng, dược phẩm hoặc phương 
pháp sinh học. Bác sĩ chuyên môn về da là người có 
đủ thẩm quyền để chọn lựa phương thức trị liệu 
thích hợp cho mỗi bệnh nhân. Thời gian trị liệu có 
thể lâu vì bệnh mãn tính, cho nên cần kiên nhẫn 
thuốc thang. 

 
Tuần lễ Con bú sữa mẹ 
Từ 1-7 tháng 8 là lễ hội kỷ niệm ký kết Tuyên 

ngôn Innocenti về sự bảo vệ, thăng tiến và hỗ trợ 
việc cho con bú sữa mẹ. Tuyên ngôn được được 120 
quốc gia soạn thảo, ban hành trong khuôn viên trụ 
sở WHO/UNICEF tại Ý vào năm 1990. 

Theo tuyên ngôn, sữa mẹ cung cấp nguồn 
dinh dưỡng lý tưởng cho sự tăng trưởng và phát 
triển trẻ em, giảm nguy cơ bệnh nhiễm hô hấp, tiêu 
chảy, ít bị sâu răng, dị ứng, giảm tử vong, bệnh 
hoạn. 

Từ khi lọt lòng mẹ tới 6 tháng tuổi, hệ miễn 
dịch của bé thơ chưa thành hình. May mắn là bé 
được hưởng tất cả tính miễn dịch đối với các bệnh 
mà mẹ có nếu mẹ cho con bú sữa của mình, cho tới 
khi bé tự tạo ra sức đề kháng. 

Cho con bú cũng giảm rủi ro ung thư vú, noãn 
sào ở mẹ. Ngoài ra cho con bú còn góp lợi nhuận 
kinh tế, xã hội cho gia đình, đất nước. Ấy là chưa kể 
việc cho con bú còn giúp người mẹ cảm thấy thỏa 
mãn với vai trò làm mẹ của mình, tình cảm mẹ con 
thắm thiết hơn. 

Vì những ích lợi đó, các nhà y khoa học đều 
đồng ý là bà mẹ chỉ nên cho con bú sữa của mình 
trong thời gian từ 4-6 tháng đầu sau khi sanh. 

Bà mẹ cũng cần tìm hiểu thêm về nhu cầu 
dinh dưỡng để có đủ sữa cho con, tránh những thói 
quen có ảnh hưởng xấu cho mẹ và bé thơ như rượu, 
thuốc lá. 

Tháng 8 còn nhắc nhở quần chúng tới bệnh 
Teo Cơ Spinal Muscular Atrophy, một bệnh di truyền 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  50 
 

do biến đổi gene. 
Bệnh nhân không sản xuất được một loại chất 

đạm cần thiết cho sự tăng trưởng tế bào thần kinh 
vận động của cột sống điều khiển cơ bắp. Các cơ 
gần thân đặc biệt là các bắp thịt để bò, đi, nhai 
nuốt, hô hấp, cử động cổ, đầu... bị teo, hủy hoại trở 
nên yếu. Sức khỏe giảm dần, bệnh nhân có thể 
thiệt mạng vì suy hô hấp. 

Không có thuốc đặc trị ngoại trừ vật lý trị liệu, 
chỉnh hình, hỗ trợ. 

 
Ngày 1 tháng 8 dành cho việc nhắc nhở tới 

Hiến tạng trong sắc dân thiểu số (National 
Minority Donor Awareness Day). 

Tại Hoa Kỳ hiện nay có khoảng 80.000 người 
đợi thay tạng, trong đó gần phân nửa thuộc sắc dân 
thiểu số như châu Phi, châu Á, châu Mỹ La Tinh. 

Ghép tạng thành công hơn nếu tạng đến từ 
người cùng chủng tộc. Thống kê cho hay trong danh 
sách người hiến tặng thì dân da trắng chiếm 80% . 

Do đó, người thiểu số nên tích cực hơn trong 
việc tặng bộ phận cơ thể. 

Và các ngày từ 9-15 tháng 8 dành cho “Chào 

Mừng Tuần Lễ Trung Tâm Y Tế Quốc Gia- Welcome 
to National Health Center Week”. 

Đây là tuần lễ dành cho việc ghi nhận công lao 
của các cá nhân và trung tâm y tế Cộng đồng, Di 
dân, Vô gia cư đã cung cấp chăm sóc chu đáo cho 
những người mang bệnh trầm trọng mà ít được để ý 
tới tại Hoa Kỳ. Cho tới nay, họ đang phục vụ cho 15 
triệu dân kém may mắn và hy vọng nâng con số 
này lên 30 triệu vào năm 2015. (Bài này Bác sĩ 
Nguyễn Ý Đức viết từ tháng 7 năm 2009). 

Thật là những nghĩa cử đáng khen. 
 
Kết luận 
Nhà sáng chế lừng danh Thomas A. Edison 

(1847-1931) có ý kiến: “Các bác sĩ trong tương lai 
sẽ không biên toa thuốc cho bệnh nhân, mà lôi kéo 
họ vào việc săn sóc cơ thể, dinh dưỡng đúng cách, 
tìm hiểu nguyên nhân và phương thức phòng tránh 
bệnh”. 

Thực vậy, hiểu biết cặn kẽ về bệnh có thể 
phòng tránh được tới 80% bệnh tật. 

 

 
 
 
  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  51 
 

 

Bồ Đề Nguyên Thiều 
TIỂU LỤC THẦN PHONG 

 
 

Cụm tháp Bạc sừng sững trên 
đồi cao lộng gió, dưới chân có 
khúc quanh của dòng sông Côn. 
Nghìn năm trước tháp kiêu hãnh 
dưới bầu trời xanh, nghìn năm sau 
tháp cô quạnh giữa dòng đời xuôi 
ngược. Trong tám tháng lưu lại ở 
Chăm Pa, có thể thượng hoàng 
Trần Nhân Tông đã đến viếng 
tháp này vì tháp không xa kinh đô 
Đồ Bàn (Vijaya) là mấy. Lịch sử 
thịnh–suy rất vô thường, sự yếu-
mạnh thay đổi liên tục… Đến năm 
1471 vua Lê Thánh Tông mang 
đại quân đến đây và đã cho phá 
hủy kinh đô Đồ Bàn, cả vùng đất 
này nhập vào Đại Việt.  

Dưới chân tháp Bạc (dân địa 
phương gọi là tháp Bánh Ít) ngày 
nay có một tu viện được vinh 
hạnh mang tên của một vị thiền 
sư lỗi lạc, người đã hoằng hóa và 
phát triển Phật giáo Đàng Trong 
từ những năm 1687 dưới thời 
chúa Nguyễn Phúc Tần, đó là 
thiền sư Nguyên Thiều. Ngôi già 
lam này được hình thành và phát 
triển từ năm 1958 với hội đồng 
sáng lập gồm 12 vị: Huyền 
Quang, Đổng Quán, Bửu Quang, 
Giác Tánh, Tâm Hoàn… Và với sự 
cố vấn của kỹ sư địa chất Đặng 
Đình Đạm, xã trưởng Lê Trọng 
Cừu, ấp trưởng Bùi Hàn, và cùng 
với sự hiến đất, bán đất của 
những người dân sở tại.  

Tu viện Nguyên Thiều có diện 
tích 19 héc ta, có ngôi chánh 
điện, Thích Ca Phật Đài, Quan Âm 
Đài, tháp thánh tử đạo… Các công 
trình này cũng rất long đong lận 
đận trong suốt quá trình xây 
dựng. Thời nào cũng có những 
khó khăn ép buộc khiến cho các 
công trình phải gián đoạn hoặc bị 
đình chỉ. Hiện tại giữa tu viện vẫn 
còn một công trình chánh điện 
xây dang dở, bỏ hoang phế mấy 
mươi năm nay, bản thân công 
trình là một chứng nhân lịch sử, 

một “lời nói thật” không thể nào 
xóa bỏ được. 

Tu Viện Nguyên Thiều rộng 
rãi, thâm u, cô tịch, nhiều cây 
xanh bóng mát mặc dù đất đồi sỏi 
đá khô cứng, thời tiết nắng như 
nung. Với sức lực và tâm huyết 
của những vị tòng lâm thạch trụ 
và bao nhiêu người con Phật đầy 
năng lực đã biến nơi này thành 
một chốn già lam u nhã, thanh 
tịnh… Ngày nay trong khuôn viên 
tu viện còn có tháp của ngài 
Huyền Quang – đệ tứ tăng thống, 
tháp ngài Đồng Thiện – đệ nhất 
trú trì, tháp ngài Quảng Bửu – đệ 
nhị trú trì. Các ngôi tháp hiện đại 
nhưng phong cách kiến trúc cổ 
điển, rất đẹp, rất trang nghiêm 
khiến người lễ bái sanh lòng tôn 
kính. Quanh đấy là những cây hoa 
sứ cổ thụ tỏa hương thơm ngát, 
hoa sứ rụng trong sân ngỡ như 
hoa Mạn Thù Sa, Mạn Đà La từ cõi 
trời rải cúng dường. Lại thấy hoa 
sứ rơi cứ ngỡ Ôn Ngài lại về thăm 
tứ chúng môn đồ… 

Chánh điện cũ từ 1958 đến 

giờ vẫn trầm mặc trong nắng sớm 
chiều sương. Phong cách bày trí 
cũng giống nhiều ngôi chùa Bắc 
tông khác: Tượng bổn sư Thích Ca 
Mâu Ni là điểm nhấn chính, kế là 
bộ tượng Tây Phương Tam Thế (A 
Di Đà, Quán Thế Âm, Đại Thế 
Chí); phía sau chánh điện là gian 
thờ Tổ, ngoài chân dung thiền sư 
Nguyên Thiều ra hiện đang thờ di 
ảnh của Ông Ngài (danh từ hết 
sức tôn kính mà dân địa phương 
gọi ngài đệ tứ Tăng thống Thích 
Huyền Quang) và Hòa thượng 
Quảng Bửu. Những ngày này đang 
mùa an cư kiết hạ, rất nhiều tu sĩ 
vân tập về đây để an cư. Thời tiết 
mùa hè của Bình Định nói riêng 
miền Trung nói chung nóng như 
đổ lửa. Thương các thầy một thì 
thương quý thầy trong hội đồng 
sáng lập và những vị có công khai 
sơn phá thạch mười. Thuở ấy còn 
khó khăn gấp ngàn lần, khai sơn 
phá thạch bằng sức lực với tay 
trần, gánh nước sông Côn lên đồi 
cao sỏi đá, trú nắng lửa mưa dầm 
ngay trong tháp Bạc trên đồi. 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  52 
 

Cơm ăn nước uống thì không còn 
phải nói nữa “ăn như sư ở như 
phạm” vô cùng thiếu thốn và đạm 
bạc. Với hùng tâm nhiệt huyết, 
với lòng mộ đạo kính Phật nên các 
ngài chẳng ngại gian nan, để rồi 
hôm nay có ngôi già lam thanh 
tịnh như thế này.  

Đất này là đất của Champa, 
đất này là đất thang mộc của nhà 
Tây Sơn, đất này thay ngôi đổi 
chủ biết bao lần rồi… Giờ đây, 
Nguyên Thiều là ngôi nhà chung 
của bá tánh, của những người con 
Phật. Khách hành hương dẫu có 
ghé qua trong phút giây cũng 
hưởng được chút an lạc từ làn 
sóng vô hình. Đất thiêng tại nhân 
và đất linh sinh người hào kiệt. Tu 
viện Nguyên Thiều mang tên ngài 
Nguyên Thiều, vinh dự được ngài 
Huyền Quang ra công kiến tạo và 
cuối đời chọn làm nơi tịnh dưỡng. 
Ngôi chánh điện của Bồ Đề 
Nguyên Thiều nhỏ bé, đơn sơ như 
những ngôi chùa quê. Không có 
hoa văn cầu kỳ, không có rồng 
phụng tứ linh… ấy vậy mà tầm 
vóc lại vượt qua biên giới không 
gian và thời gian. Hình ảnh Bồ Đề 
Nguyên Thiều in đậm sâu trong 
tâm tưởng tứ chúng, trong lòng 
người mến mộ Phật giáo. Đất linh 
tại người. Bồ Đề Nguyên Thiều 
lung linh trong tâm tưởng người 
ngoài lý do đây là ngôi phạm vũ 
thanh tịnh mà còn nhờ hưởng đức 
của ngài Huyền Quang. Ngài là 
bậc tòng lâm thạch trụ của Phật 
giáo Viêt Nam hiện đại. Ngài là 
một trong những vị có công kiến 

lập nên. Ngài về đây tịnh tu sau 
khi được phóng thích. Ngài là vị 
trưởng lão tôn kính suốt đời chăm 
lo giáo dục, hoằng pháp lợi sanh, 
quan hoài đến tiền đồ dân tộc và 
quốc gia. Đấy cũng là những điều 
khiến cho dân chúng kính mến 
tôn xưng ngài là Ông Ngài. 

Bồ Đề Nguyên Thiều nối tiếp 
truyền thống Yên Tử, Trấn Quốc, 
Linh Mụ, Thập Tháp… và còn hơn 
thế nữa. Ngay trong tu viện có 
trường Phật học với đội ngũ giáo 
thọ sư toàn tâm toàn ý đào tạo 
tăng tài cho Phật giáo Việt Nam. 
Ngày trước tu viện có Học Phật 
Viện Nguyên Thiều do ngài Huyền 
Quang làm giám đốc, khóa chiêu 
sinh đầu tiên vào năm 1961. Sau 
1975 thì bị đình chỉ, maĩ đến 1992 
mới được khôi phục lại gọi là 
trường Phật học cơ bản, rồi là 
trường trung cấp Phật học. Công 
việc khôi phục lại cũng vô cùng 
gian nan vất vả, đòi hỏi công sức, 
năng lực và sự nhẫn nại của quý 
thầy, đặc biệt là hòa thượng Thích 
Đồng Thiện. Trong khoảng thời 
gian ấy, quý thầy, quý giáo thọ 
sư, quý học tăng… đều vô cùng 
gian nan vất vả để được dạy và 
được học, khó mà có thể dùng 
ngôn ngữ để tả được nỗi gian nan 
vất vả này. Bồ Đề Nguyên Thiều 
còn sáng lập hệ thống trường tư 
thục mang tên Bồ Đề nguyên 
Thiều, sau năm 1975 thì bị dẹp 
hết. Bồ Đề Nguyên Thiều tuy sinh 
sau nhưng quả thật “hậu sanh 
khả úy”. Chỉ chừng ấy tuổi đời mà 
đã làm nên kỳ tích lớn đến như 

thế, hình ảnh in sâu vào tâm 
khảm tứ chúng, hương thơm bay 
cao bay xa. 

Không biết trên dải đất Việt 
này có ngôi chùa nào mà từ lúc 
xây dựng cho đến quá trình hoằng 
pháp gặp nhiều chướng duyên, trở 
ngại như Bồ Đề Nguyên Thiều? 
Khi xây dựng Phật đài thì gặp cơn 
pháp nạn nên bị đình chỉ, khi xây 
dựng tháp thánh tử đạo thì chiến 
sự hai bên vô cùng ác liệt nên lại 
dừng, phải mất nhiều năm sau thì 
hai công trình này mới hoàn 
thành. Rồi công trình xây chánh 
điện sau này bị cấm vĩnh viễn và 
chứng tích còn trơ ra đấy với 
tháng năm. Suốt những năm 
tháng ngài Huyền Quang tịnh tu ở 
đây thì Bồ Đề Nguyên Thiều bị 
cấm bế, ngăn chặn, phong tỏa 
suốt một thời gian dài… Tất cả 
những gian nan thử thách không 
làm nhụt chí quý thầy, phải chăng 
“gian nan là nợ anh hùng phải 
vay” – Đào Tấn.  

Đạo Phật xưa nay cũng trải 
qua lắm thăng trầm, lúc gặp minh 
quân mộ đạo thì phát triển, khi 
vận thay thì gặp phải hôn quân 
bạo chúa… Bao nhiêu ngôi tụ viên 
trên quê hương này đã từng lẫy 
lừng rồi bị phá hủy. Bao nhiêu 
chốn già lam dựng lên rồi mai một 
theo thời gian, ấy là lẽ vô thường 
của thế gian này! Thinh suy là lẽ, 
dựng lập và hủy hoại cũng là lẽ, 
tất cả không ngoài nhân duyên, 
duyên tụ thì thành duyên tán thì 
tan. Bồ Đề Nguyên Thiều cũng 
thế, nhờ nhân duyên mà tựu 
thành. Nhờ duyên mà chiêu cảm 
được các bậc long tượng, tòng lâm 
thạch trụ hội tụ. Nhờ duyên mà 
mở ra đại hội khoáng đại bất 
thường. Nhờ duyên mà Bồ Đề 
Nguyên Thiều đi vào Việt Nam 
Phật sử như một địa chỉ linh 
thiêng, một sự kiện vinh quang, 
một chứng nhân sống động giữa 
đời. 

 
 

Tiểu Lục Thần Phong  
Vijaya, 0625 

 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  53 
 

 
 
 

Nên kính trọng người già cả đức hạnh 
Soạn giả: HT. Thích Minh Chiếu 

(Truyện Cổ Phật Giáo) 
 

 
 

Thuở Ðức Phật còn tại thế, một hôm chư Tăng 
hội lại rất đông để hầu Phật. Nhiều Thầy Tỳ kheo 
choán chỗ rộng lớn, có vị một mình chiếm hai hoặc 
ba chỗ. Ðại Ðức Xá Lợi Phất đến sau, không có chỗ ở, 
đành phải ở ngoài trời. Khuya lại đi kinh hành gặp 
Ðức Thế Tôn, Ðức Thế Tôn đã biết chuyện ấy, nhưng 
để đến khi gặp đức Xá Lợi Phất, Ngài hỏi tại sao ở 
ngoài đồng. Ðại Ðức Xá Phất mới bạch rằng: “Bạch 
Ðức Thế Tôn! Vì con đến trễ nên không có chỗ nghỉ”. 

Nhân chuyện ấy, sáng ngày Ðức Thế Tôn mới 
cho họp chúng và nhắc một tích như vầy : 

-Về thời quá khứ, tại rừng Tuyết Lãnh có một 
cây vừng to, nơi cây vừng ấy là nơi tụ họp của ba con 
thú và cũng là ba người bạn thân: Chim đa đa, khỉ và 
tượng. Ba con thú ấy chơi với nhau rất thân nhưng 
không biết ai lớn ai nhỏ. Ba con mới nói với nhau 
rằng: “Chúng ta chơi với nhau như vầy chưa đủ vì 
chúng ta thiếu phép cung kính nhau, vì không biết kẻ 
lớn người nhỏ để chỉ dạy nhau, vâng lời nhau. Vậy 
trong chúng ta biết cây vừng này từ bao giờ?”. 

Tượng đáp: “Này các bạn, trong khi tôi còn là 
tượng con, mẹ tôi dẫn đi ăn thì cây vừng này còn ở 
dưới bụng tôi. Tôi biết cây vừng từ khi ấy. 

Khỉ đáp: “Này các bạn, khi tôi còn bú, tôi ngồi 
trên đất, không cần phải ngước đầu lên, cũng có thể 
dùng miệng cắn ngọn cây vừng này được. Vậy tôi 
biết cây vừng này từ khi ấy”. 

Chim đa đa đáp: “Còn tôi, khi trước ở bên kia có 
cây vừng to, tôi ăn trái vừng về đại tiện nơi đây nên 
mới có cây vừng này”. 

Từ ấy về sau, khỉ, tượng tôn chim đa đa lên làm anh cả, cả hai kính trọng vâng lời chỉ bảo. Khỉ 
và tượng vâng lời chim đa đa lánh ác làm lành, nên sau khi chết đều được sanh về cõi trời. 

Sau khi nhắc tích này Ðức Thế Tôn mới dạy các Tỳ Kheo: 
“Này các Thầy Tỳ kheo! Loài thú mà nó còn biết kính trọng nhau thay huống chi các Thầy, 

xuất gia hành theo giáp pháp chân chánh của Như Lai sao không biết kính trọng nhau?...” 
 
 

Thông Kham 
 

“Sự vui mừng của người xuất gia, chỉ khi nào chánh pháp được thường trú lan rộng, đau buồn 
khi chánh pháp bị xyên tạc suy vong.” 

 
 
 
 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  54 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
CHƯƠNG MƯỜI BẢY 

 
(tiếp theo) 

 
Mới nhập trại, chúng tôi được 

nghỉ lao động ngày đó. Chỉ nằm 
rồi ngồi, ngồi rồi nằm, trên cái 
sạp gỗ dơ có toán du kích rệp 
thỉnh thoảng nhào ra cắn một 
phát vào lưng rồi rút nhanh vào 
kẽ ván. Ba mươi người trên một 
sạp gỗ, nằm san sát nhau, vai 
chen vai, cùi chỏ gác cùi chỏ. “Vai 
sánh vai tiến bước trên đường dài 
sá chi!”  

Chúng tôi được phát cho bữa 
cơm trưa khá muộn. Ăn rồi, chẳng 
có nước rửa cái ca và cái muỗng, 
chỉ lấy nước uống do anh nuôi 
phát mà tráng sơ qua, rồi lấy 
nước đó uống, xong lại nằm. Chưa 
được đi lao động nên hãy còn 
rảnh rỗi. Nhàn cư vi bất thiện. 

Người ta nghĩ ngay đến cái 
“khoái” cuối cùng của tứ khoái. Ai 
cũng thắc mắc: “Cùm cả hai chân 
như vầy thì làm sao mà đi cầu 
được!” Vậy mà cũng được hết. Gọi 
anh nuôi hỏi thăm, anh đem vào 
cho hai cái lon sơn. Gì chứ lon sơn 
thì tôi đã kinh qua lúc ở biệt giam 
B5 rồi, có điều là lúc đó ở riêng 
một mình, còn bây giờ, có mặt 29 
người khác trong cùng phòng 
giam! Người ta bàn tán, cãi cọ 
nhau ì ầm. Người thì bảo để tôi “ị” 
cái đã rồi tính gì thì tính kẻo nó 
sổng ra tới quần. Người lại bảo, 
phải chuyền cho mọi người lần 
lượt “tè” trước chứ không thôi lại 
bể bọng đái. Anh nuôi bước vào la 
một tiếng, mọi người im phắc. 
Anh nuôi mà cũng có quyền dữ 
há. Ừ thì anh vào đây trước anh 
bảo sao làm vậy. Anh la thì mình 
phải nín. Vậy rồi theo lệnh của 

anh nuôi, người ta chuyền hai cái 
lon để lo cấp kỳ chuyện “nhỏ” 
trước, còn chuyện “lớn” thì anh 
nuôi sẽ cho cái lon khác. Ba mươi 
người mà hai cái lon thì đâu đủ 
thiếu gì, phải sáu lon! Một số ít 
người, trong đó có tôi, chỉ làm 
được chuyện “nhỏ,” không cách 
chi làm được chuyện “lớn” trước 
mặt bá quan văn võ đang hiện 
diện ngay trên cùng một sàng, 
nhất là với hai chân bị cùm và 
trước mặt những người đang ở 
không chẳng có chuyện gì làm 
ngoài chuyện ngó qua ngó lại, sẵn 
sàng thấy, nghe và đánh hơi được 
cái gì bất thường xảy ra. Thấy ba, 
bốn cái lon đều ngập cả rồi, anh 
nuôi vào xách đem đi đổ. Thực ra 
anh chàng này chẳng phải là anh 
nuôi mà chỉ là một anh tù được 
cắt công tác trực vệ sinh cho đám 
tù chính trị mới vào đang bị cùm 

CCởởii  ttrróóii  
(Tập 2, tức Phương Trời Cao Rộng 5) 

 

Truyện dài của  
VĨNH HẢO 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  55 
 

chân mà thôi. Anh xách mấy lon 
sơn đi rồi, mấy người tù chính trị 
nói đùa với nhau: “Tưởng oai lắm, 
la hét om sòm, cuối cùng cũng đi 
đổ bô cho bọn mình thôi!” 

Đến khoảng gần 6 giờ chiều, 
các toán lao động lục tục trở về 
xếp hàng bên ngoài dãy phòng 
giam (dãy này có tất cả 6 phòng, 
mỗi phòng chứa từ 25 đến 30 
người). Toán lao động hình hài 
xác xơ, đầy bụi đất, mỏi mệt ngồi 
chồm hổm theo hàng, trong khi 
mấy anh chức năng cầm roi hò 
hét inh ỏi (từ đây trở về sau, cán 
bộ thì gọi là cán bộ còn mấy anh 
“công nhân” hay “chức năng” —
cách gọi của trại tù cộng sản—xin 
gọi là cai tù cho đúng và dễ hiểu; 
vì những anh tù thâm niên và có 
thành tích “lao động tốt” này đã 
được cán bộ trại giam cắt ra làm 
cai tù thay thế cán bộ; như vậy, 
cán bộ rảnh tay bớt việc mà nếu 
có chuyện gì xảy ra thì cũng đổ 
thừa cho bọn cai tù. Hạng tù làm 
cai tù này làm việc còn hăng say 
tích cực hơn cả cai tù thứ thiệt, vì 
muốn lập công lấy lòng cán bộ 
trại để được về sớm; vả lại, làm 
cai tù thì dĩ nhiên là khỏe hơn là 
làm tù khổ sai). Đang ngồi bên 
trong phòng giam nhìn ngắm toán 
tù lao động ngoài sân với niềm 
thương hại, cám cảnh… bỗng thấy 
một “cai tù” trẻ xông xông từ 
ngoài bước vào, hét lớn: 

“Rút U, ra sân gấp!” 
Đám tù chính trị chúng tôi còn 

phân vân chưa biết phải làm gì thì 
anh tù trực vệ sinh đã mau mắn 
chạy vào, hai tay nắm cái chuôi 
của thanh “trường kiếm” đang xỏ 
xâu những cổ chân ngọc ngà của 
chúng tôi, rút mạnh, rẹt, rẹt. Anh 
nào không kịp lấy hai tay giữ cho 
cái U của mình đứng thẳng và cố 
định thì nó sẽ ngã theo chiều kéo 
của “trường kiếm,” bẻ quặp cổ 
chân và bàn chân sang một bên, 
rồi từ đó, thanh “trường kiếm” 
kéo lướt qua một cái, kéo hết cái 
thân dài mười thước của nó ra 
khỏi những cái U một cách vô 
tình, cứa trên cổ chân một vệt 
như thí nghiệm độ bén của nó. 
Nhanh như chớp. Chỉ thấy một cái 
gì thật nóng nơi cổ chân. Nhìn lại, 
thấy máu tươm. Vài anh tù đau 

quá la lên: 
“Làm gì mà bất nhơn vậy! Có 

kéo cũng kéo từ từ chứ!” 
Cai tù giá cây roi lên: 
“Câm mồm! Không có la. Bước 

mau ra sân, mau, mau!” 
Đám tù chính trị ùa xuống 

khỏi sàng, túa ra sân, hấp tấp xếp 
hàng rồi ngồi chò hõ nối đuôi đám 
tù lao động đã ngồi sẵn. Đã nói 
rồi, cái gì cũng phải nhanh, gấp, 
rút! Chậm thì roi vụt tới sau 
lưng.Xếp hàng xong, chờ cai tù 
kiểm nhân số. Trước mặt đoàn tù 
xếp hàng năm, mỗi hàng khoảng 
trên ba mươi người, là một cánh 
cổng rào bằng kẽm gai mở sẵn. 
Chúng tôi ngồi, nhìn thẳng tới chỉ 
thấy cái tòa nhà lầu đang xây cất 
ở bờ bên kia của hồ sen. Có nghĩa 
là cái cổng rào kia dẫn xuống hồ 
sen nuôi đủ loại cá ăn phân người 
(vâng, phân của một ngàn cải tạo 
viên, cộng với mấy chục cán bộ 
trại đều được cần kiệm theo lời 
Bác Hồ, một phần thì ủ thành 
phân Bắc—dù phân người có được 
thải ra ở miền Nam thì cũng cứ 
gọi là phân Bắc—để bón rau tươi, 
một phần thì đem nuôi cá). Đám 
tù chính trị chúng tôi mới tới, đâu 
biết bọn cai tù đang giở trò gì. 
Đương không lại kêu ra xếp hàng 
chung với toán tù lao động mới 
về, lại hướng mặt về phía cái hồ 
cá dơ bẩn đó! Không lý giờ này lại 
bắt đi lao động ca đêm? Xúc cá? 
Vớt rong, vớt bèo? Hay là… nhảy 
xuống hồ cho cá rỉa thịt, lóc 
xương? Vừa thắc mắc thì đã thấy 
câu trả lời đến ngay. Một cai tù 
hét lớn: 

“Bắt đầu, xuống! Mau, mau, 
mau! Đếm từ 1 đến 10 thì tất cả 
phải rời khỏi hồ. Mau, mau!”  

Cai tù chưa dứt lời thì đám tù 
lao động ngồi phía trước đã chồm 
tới, chạy. Chúng tôi chưa biết cơ 
sự gì cũng phải lo chạy theo. Ùn 
ùn kéo về phía cổng rào. Đúng là 
một đàn vịt bị lùa xuống ao. Bọn 
tôi tuy còn thắc mắc, chưa biết 
công việc gì sẽ phải làm trước 
mặt, nhưng cứ chạy theo họ sát 
nút. Chân đeo cùm sắt dài, chúng 
tôi chạy rất khó khăn, cứ vấp mãi. 
Tiếng cùm sắt khua lên leng keng, 
rổn rảng. 

“Mau, mau! Một… mau, mau 

lên kẻo không kịp!” 
Cái gì mà không kịp? Cái gì 

chờ đợi phía trước vậy? Phần 
thưởng gì đây? 

“Mau, mau lên! Hai… mau, 
mau!” 

Số 2 đã đếm mà chúng tôi chỉ 
mới tới được cánh cổng rào. Đến 
đây thì đã có thể nhìn thấy được 
quang cảnh trước mắt mình: tắm! 
Trời đất, tắm! Tắm ở cái ao sình 
nuôi cá! Tôi chưng hửng đứng 
khựng lại một khắc thì đã bị một 
người phía sau lấn xô tới. Mau, 
mau, kẻo hết giờ. Sau cổng rào 
một khoảng ngắn là khoảng ba 
chục bậc cấp cao, xây bằng đá tổ 
ong, dẫn xuống hồ. Chúng tôi lại 
phải ì à ì ạch mắt vừa nhìn tới 
khoảng trước một chút để nhắm 
đường, vừa nhìn dưới chân để 
khỏi vấp té, chân vừa thả xuống 
mỗi bậc cấp vừa dạng ra để tránh 
đạp nhầm “lưỡi kiếm.” Đã vậy, 
còn phải vừa chạy vừa cởi quần 
áo nữa chứ! Đám tù lao động vì 
đã biết trước là sẽ “được” tắm nên 
cởi trần sẵn, tới hồ thì nhảy tõm 
xuống ngay (cán bộ không cho cởi 
truồng mà tắm vì bên kia bờ, có 
một số tư gia của cán bộ nằm dọc 
theo hồ). Còn chúng tôi, có biết ất 
giáp gì đâu mà chuẩn bị vậy là 
trong lúc chạy xớn xa xớn xác như 
gà vịt mất trứng, vừa phải lo cởi 
dần mấy hạt nút áo. Và thật là 
cực hình để chạy xuống bậc cấp 
thật nhanh với cái chân đeo cùm 
sắt dài, nặng trĩu và kềnh càng. 

“Ba! Mau, mau!” 
Tôi đã cởi xong áo và chỉ còn 

vài bậc cấp nữa là đến hồ. 
“Bốn! Mau, mau!” 
Thảy đại cái áo sơ mi xuống 

bậc cấp gần nhất, tôi nhảy ùm 
xuống hồ nước. Hai tay vội vã 
khoát nước lên người. Nước mát. 
Vâng, nước mát quá! Nhưng tắm 
kiểu này thì làm sao sạch được. 
Nhìn quanh thấy bạn tù ai cũng 
hụp xuống cho ướt đầu cổ, tôi 
cũng bắt chước làm theo. Hụp 
xuống. Nước đục ngầu. Sình bị 
quậy lên mù mịt. Tôi thất kinh 
ngoi đầu lên lại thì đã nghe đếm 
số 8. Vốc nước rửa mặt thật 
nhanh. Rồi hấp tấp kì cọ. Đã đếm 
số 9. Nhắm mắt, hít thở, hụp đầu 
xuống nước một lần nữa. Ngoi dậy 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  56 
 

đã thấy bầy vịt rời ao, lại ì à ì ạch 
chồm người lên bậc cấp mà lên 
bờ. Cùm sắt khua loảng xoảng. 
Tôi vụt chạy theo. Hì hà hì hục lên 
đến cổng rào, vội vàng vào sân 
xếp hàng lần nữa. Lại kiểm điểm 
nhân số trước khi cho vào phòng 
giam. Đầu cổ, mình mẩy còn ướt 
nhem. Ai nấy vội cởi quần ra mà 
vắt cho ráo nước, lấy quần xà-lỏn 
khác mặc vào, quần ướt thì vắt 
ngay trên giỏ đồ của mình đặt ở 
đầu nằm. Các động tác trên đều 
được làm với tốc độ chớp nhoáng. 
Vừa mặc quần khô vào đã thấy 
anh cai tù trẻ xông xông bước 
vào, hét lớn: 

“Vô U, mau, mau!” 
Anh trực vệ sinh lại nhào tới, 

đưa thanh “trường kiếm” ra, xâu 
chúng tôi lại. Cai tù đi qua đi lại 
hối thúc, thấy đã cùm đâu vào đó 
rồi mới chịu bước ra. Đám tù 
chính trị lúc ấy mới nằm xuống 
treo giò lên mà nghỉ ngơi. Treo 
giò là vì thanh “trường kiếm” xỏ 
xâu cẳng chân chúng tôi được gác 
lên hai con ngựa gỗ nhỏ cao hơn 
một gang tay mà cái U cao nhất 
thì cũng chỉ một tấc hai; như vậy, 
gót chân chúng tôi bị treo hỏng 
lên, không chấm được tới mặt 
sàng. Nhưng thà thanh sắt được 
gác lên hai con ngựa gỗ, chịu treo 
chân lên, còn hơn bị thanh sắt 
nặng ấy đè lên chân chúng tôi, 
không sao chịu được. Tôi ngồi sát 
về phía cùm cho đỡ đau chân. 
Tưởng rằng có thể được ngồi yên 
một lúc, nào ngờ anh cai tù trẻ 
khi nãy lại xồng xộc bước vào, hỏi 
giọng xấc xược: 

“Ngồi dậy hết, ngồi dậy hết 
coi nào, mấy ông là tù sĩ quan, 
phải không?” 

Một giọng khàn khàn trong 
đám tù chính trị trả lời: 

“Tù chính trị. Cũng có vài sĩ 
quan chế độ trước ở đây. Nhưng 
gọi chung là tù chính trị thì đúng 
hơn.” 

Cai tù quay lại, quắc mắt nói: 
“Sĩ quan hay chính trị thì cũng 

như nhau thôi, còn cãi bướng! 
Mấy ông nghe nói nè, ngày mai 
mấy ông bắt đầu ra lao động ở 
ngoài này,” anh chỉ tay ra phía bờ 
rào, gần cái cổng rào kẽm gai dẫn 
xuống hồ cá, “nhớ mang theo cái 

U. Còn nữa, tám giờ tối có phát 
thanh bài học chính trị, tất cả phải 
ngồi dậy, ngồi ngay lưng, nghiêm 
chỉnh lắng nghe, không ai được 
nằm.” 

Anh bước ra tới cửa, nhưng rồi 
lại quay vào, hỏi: 

“Mấy ông từ trại B5 chuyển 
qua, chắc còn thuốc đót? Ông nào 
có cho xin vài điếu?” 

Tôi nhớ trong giỏ xách của tôi 
hình như còn gói thuốc đầu lọc Sài 
Gòn của Nhiều biếu, tôi đã hút 
một nửa ở B5, còn lại khoảng nửa 
gói. Nhiều là người có nhiều thuốc 
rê nhất trong phòng giam số 7 
của B5. Anh không hút thuốc điếu 
nhưng thỉnh thoảng có mua để 
mời các cán bộ quản giáo trong 
khi ra làm việc, gọi là để xin vài 
ưu tiên gì đó cho anh em trong 
phòng giam (chẳng hạn được đi 
chợ thêm hoặc được ra sân chơi 
lâu một chút…); riêng anh thì 
thích thuốc rê hơn. Lúc đầu tôi ở 
biệt giam ra, anh đưa tôi một gói 
thuốc đầu lọc Sài Gòn, nói là đã 
mua trong dịp đi căng–tin, để 
dành biếu tôi, ăn mừng tôi được 
ra khỏi biệt giam. Tôi định nói 
thật với anh tù trẻ theo thói quen 
của mình là tôi có thuốc nhưng 
nghĩ lại, thấy không cần phải khai 
báo chuyện này làm gì, bởi vì đâu 
cần phải mời thuốc một anh 
chàng thất học mà vô lễ để anh 
tưởng rằng mình nịnh nọt hoặc sợ 
hãi anh; vì vậy tôi làm thinh, chứ 
chẳng phải tiết kiệm gì mấy điếu 
thuốc. Anh thấy không ai trả lời, 
bèn đi vòng vòng, lên giọng: 

“Thuốc đót cũng chẳng có nữa 
sao? Vậy thì thuốc điếu, thuốc rê 
cũng được, ai có?” 

Một, hai người giong tay. Anh 
cai tù trẻ đến lấy thuốc rê của 
một người tình nguyện, vừa vấn 
vừa liếc từ đầu phòng cuối phòng, 
thấy tôi, anh nhìn một lúc, bước 
đến gần nói: 

“Tướng tá mầy như vầy mà 
không có thuốc đót hả?” 

Tôi chưa kịp trả lời thì anh lấy 
hai ngón tay kẹp tay áo của tôi, 
vò vò thử coi loại vải tốt xấu, rồi 
nói: 

“Áo tốt quá, của đế quốc Mỹ 
mà, phải không?” 

“Tôi không biết. Ở nhà gởi vào 

áo nào thì mặc áo đó thôi.” 
“Ở nhà gởi vào? Vậy tức là có 

thăm nuôi rồi, thăm nuôi mà 
không có thuốc đót hả?” 

“Không có,” tôi đáp. 
“Đưa cái giỏ của mầy tao coi.” 
“Anh có quyền đó à?” 
“Mẹ! Mầy đừng có nói ngang 

nghe!” anh vừa nói vừa giơ tay 
định tát tôi. 

Tiến, anh tù ngồi kế tôi dang 
tay ra can, nói: 

“Cho xin đi, có chuyện gì thì 
nói với nhau, đừng làm vậy!” 

Anh cai tù trẻ gườm gườm 
nói: 

“Tụi bây tù sĩ quan bênh vực 
nhau hả?” 

Tiến nói: 
“Đây chẳng phải chuyện bênh 

vực, chỉ là muốn hòa thuận với 
nhau thôi. Bữa nay không có 
thuốc, khi nào có sẽ đưa.” 

Tôi nói: 
“Tôi có thuốc, nhưng hỏi xin 

đàng hoàng lịch sự thì tôi cho, cả 
cán bộ quản giáo xuống đây cũng 
vậy thôi. Không có cái lệnh nào 
mà bảo tôi đưa thuốc cho cán bộ 
hút được cả!” 

Anh cai tù trẻ lại nhá tay định 
xấn tới tôi, hai người tù ngồi hai 
bên tôi đưa tay can ngăn. Anh cai 
tù lầm bầm chửi thề chửi tục một 
lúc rồi bước ra. Tiến nói với tôi: 

“Cái bọn này! Gặp tôi ở B5 thì 
tôi dần cho nó một trận nhừ tử. 
Bây giờ mình ở trong cùm, lại đến 
sau, đâu biết phe cánh gì của nó 
ra sao mà dám hó hé với nó. Thầy 
Khang nhịn tụi nó đi kẻo phiền 
lắm!” 

“Tôi đâu có ghiền thuốc, vài 
điếu thuốc cho nó thì dễ thôi. Có 
điều, cũng tùy chuyện mà nhịn. 
Nó mất dạy như vậy mà nhịn nó 
thì nó cứ mất dạy hoài, không 
thay đổi được. Cứ mỗi lần nó hô 
lên một tiếng mà mọi người đều 
hai tay dâng thuốc cho nó thì nó 
cứ lên mặt, tưởng nó là cha chú, 
bức hiếp kẻ khác hoài.” 

Vừa dứt lời đã thấy anh cai tù 
trẻ quay trở lại, đi chậm chậm từ 
đầu phòng đến cuối phòng rồi 
quay ngược trở lại, vừa đi vừa 
gườm gườm với đôi mắt hằn học, 
dữ tợn, như để thị uy. Hình như 
anh muốn nói điều gì đó, nhưng 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  57 
 

rồi đổi ý, không nói. Đến gần cửa 
ra vào, anh bỗng khịt mũi mấy 
cái, hét lớn: 

“Thằng nào ỉa trịn trong 
quần?” 

Không ai trả lời. Anh cai tù 
quắc mắt nhìn một hai người ở 
phía đầu phòng, hỏi: 

“Hình như ở khoảng này. Ai? 
Nói mau!” 

Một ông già giong tay lên, nói 
lí nhí: 

“Tôi… tại vì bị cùm như vầy, 
không kịp… xin mở cùm giùm cho 
để tôi ra ngoài rửa ráy, giặt đồ.” 

Anh cai tù chẳng nói chẳng 
rằng, xấn tới bộp tai ông già mấy 
cái liên tiếp. Tôi nghe nóng ran 
trong người như thể chính mình bị 
bộp tai. Người tôi như muốn chồm 
lên. Cách tôi khoảng hai mươi 
người, một anh tù khác cao to 
hình như cũng muốn tung người 
khỏi cùm sắt để nhào tới anh cai 
tù. Một người ngồi kế bên đã giữ 
anh lại. Cả phòng im phắc. Có 
tiếng ông già khóc thút thít. Ông 
già mặt mày hiền khô. Tiến đã 
giới thiệu trước với tôi khi sáng 
rằng ông ta là giáo sư trung học 
trước năm 1975, tham gia lực 

lượng Phục quốc ở Long Khánh. 
Nhìn ông, tôi nhớ đến người cha 
già hiền lành của mình. Tôi tưởng 
tượng nếu cha tôi lâm vào hoàn 
cảnh này, bị một thanh niên mười 
tám mười chín tuổi, đáng tuổi con 
mình bộp tai như vậy… Thực là 
hết chỗ bàn nói. Cái xã hội này, 
với đầy những biểu ngữ kêu gọi 
thực hiện nếp sống văn minh, vậy 
mà càng lúc càng thấy sản sinh ra 
nhiều hạng người cộc cằn, vô lễ, 
thất học, không còn biết quí trọng 
những người già cả và những 
người lớn tuổi hơn mình, chỉ biết 
cậy quyền cậy thế, tham lam lợi 
lộc. Ôi, nói làm gì văn hiến bốn 
nghìn năm để tôi phải tận mắt 
chứng kiến những cảnh trái tai gai 
mắt này… Nhìn ông già mếu máo 
khóc trước chàng thanh niên võ 
biền đang nhứ tay định đánh đập 
thêm, tôi không kềm lòng được, 
khóc, không khóc ngoài mặt mà 
khóc rưng rức ở trong lòng. Tôi 
chồm lui về phía đầu nằm của 
mình thọc tay vào giỏ xách. Tiến 
quay lại hỏi: 

“Thầy định làm gì vậy?” 
“Lấy thuốc cho nó.” 
“Thôi, thầy đừng làm vậy. Hồi 

nãy không cho, bây giờ lại cho! 
Nó tự ái không chịu lấy đâu. Vả 
lại… nó sẽ nghĩ mình sợ nên chịu 
thua nó.” 

“Thì chịu thua nó lần này đi, 
rồi dạy nó sau.” 

Tôi cầm gói thuốc trong tay, 
vừa ngồi ngay trở lại đã nghe 
giọng anh cai tù hét: 

“Cởi ra, cởi quần ra, mau!” 
Ông già vừa khóc vừa cố gắng 

cởi cái quần xà-lỏn ra khỏi cái 
chân bị cùm. Loay hoay một lúc, 
ông nói: 

“Xin rút cây sắt dùm cho chứ 
cùm như vầy làm sao cởi!” 

“Mẹ mầy, rút sắt để tụi bây 
nhào ra, xúm nhau trốn trại đó 
hả! Cởi không được thì xé, xé 
mau!” 

Ông già chưa kịp làm gì với 
đôi bàn tay gầy xương xẩu thì anh 
cai tù giằng lấy cái quần đang kéo 
tới chân của ông, xé toạc ra, rồi 
cầm cái quần lên, vất mạnh vào 
người ông, hét: 

“Nhai, nhai cho hết cái quần 
cứt của mầy, mau!” 

Máu nóng trong người tôi lại 
sôi lên sùng sục. Tôi vội rút một 
điếu thuốc đầu lọc đưa lên môi, 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  58 
 

bật lửa. Phía kia, anh cai tù tiếp 
tục bắt nạt ông già, buộc ông phải 
nhai cái quần dính phân của ông. 
Anh cai tù cứ nhứ tay đòi bộp tai, 
đòi đánh khiến ông già phải đưa 
cái quần lên miệng, nhưng chỉ 
đưa đến gần rồi cứ ngồi đó mà 
khóc. Khói thuốc thơm tỏa ngập 
phòng giam trong thoáng chốc. 
Anh cai tù quay phắt lại, thấy tôi 
hút thuốc, anh hơi khựng lại một 
lúc. Theo thế thường thì lẽ ra thái 
độ và hành động của tôi khiến 
anh phải tức giận thêm mới phải, 
đàng này, tôi thấy rõ anh dịu 
xuống ngay. Anh bị khói thuốc 
thơm thôi miên, lôi cuốn. Té ra 
những người vừa thất học vừa 
thiếu liêm sỉ thì cảm hóa và xoay 
chiều họ dễ biết bao. Tôi nói 
ngay: 

“Thôi tha ông ấy đi, đến đây 
hút một điếu cho vui.” 

Anh hơi ngập ngừng, miệng 
tiếp tục chửi rủa, rồi tay chống 
nạnh, hướng về chỗ tôi. Tôi đưa 
gói thuốc mời anh, anh quay mặt 
qua phía ông già, mắt còn trợn 
trừng, miệng còn chửi lầm bầm, 
và tay cứ việc rút điếu thuốc, mồi 
lửa. 

“A, thuốc Sài Gòn hả, tôi 
khoái thứ này lắm, lâu quá mới 
được hút! Anh Hai có thuốc đót 
mà hồi nãy làm khó em!” 

“Tôi đâu có thuốc đót, chỉ có 
thuốc đầu lọc thôi.” 

“Thì đầu lọc là đót đó mà.” 
“Ai mà biết. Nè, cầm thêm 

mấy điếu để dành hút. Còn vụ 
ông già kia, anh cho ông ấy ra 
ngoài rửa ráy đi, đừng đánh ông 
tội nghiệp.” 

“Dễ thôi, anh Hai. Nhưng bực 
mình ổng quá đi.” 

“Cứ coi ông ấy như ba mình ở 
nhà vậy. Đối xử với ba mình làm 
sao thì đối xử với ông ấy như 
vậy.” 

Anh cai tù ngó tôi một lúc, 
một thoáng buồn hiện lên trên 
mặt anh. Anh kéo thêm một hai 
hơi thuốc thật dài rồi quay trở ra, 
nói với ông già: 

“Ông ra ngoài rửa đít rồi thay 
quần thật nhanh. Ê, thằng kia, rút 
U rồi đưa ông già này ra hồ!” 

Anh tù trực vệ sinh chạy vào, 
rút cây sắt. Ông già được dẫn đi. 

Phòng giam vui vẻ, được thả giò 
thong thả một lúc. Ai nấy nói 
chuyện bình thường trở lại. Anh 
cai tù quay trở lại chỗ tôi, đốt điếu 
thuốc khác, vừa đốt xong, đã nói: 

“Ba em chết rồi. Em giết ổng 
chứ ai. Vì vậy mới vào đây. Nhà 
đã nghèo mà ổng cứ say sưa, 
uống rượu, về nhà còn đánh đập 
má em, em bênh má định đánh lại 
ổng thì bị ổng xách dao rượt 
đuổi… cuối cùng, chờ ổng ngủ 
say, em lụi ổng mấy dao. Hờ, lúc 
đó em mới mười bốn tuổi. Thực ra 
đâm ổng rồi, em đau khổ lắm. Em 
hối hận ngay nên mới ngồi bên 
cạnh ổng mà khóc cho đến khi 
công an đến bắt. Em đâu có chạy 
trốn. Em chẳng hiểu sao em lại 
giết ổng. Chắc tại nhà nghèo quá, 
khổ quá! Hồi đó em theo ba đi câu 
cá, lưới cá ở sông, vui lắm. Ổng 
còn làm diều cho em chơi. Lúc em 
bệnh thương hàn, ổng cõng em đi 
suốt đêm từ trong rừng ra tới nhà 
thương huyện. Em… em không 
hiểu sao em lại giết ổng. Em ngu 
quá, anh à.” 

Anh cai tù ngồi ghé xuống 
khoảnh ván còn thừa ra phía 
trước, chỗ gần cái chân bị cùm 
của tôi. Nghe anh kể, tôi cảm 
thông ngay, bao nhiêu bất bình 
lúc nãy nhường chỗ cho một mối 
thương tâm, tội nghiệp. Tôi vỗ vai 
anh, nói: 

“Biết ăn năn thì ba sẽ tha thứ, 
không chấp trách đâu.” 

“Thiệt hả? Nếu em ăn năn ba 
em có biết không?” 

“Biết. Lúc em ngồi khóc bên 
cạnh xác ông ấy, ông ấy biết.” 

“Vậy ổng có tha thứ cho em 
không?” 

“Lúc đó thần thức của ông ấy 
tỉnh táo lắm. Ư… em không hiểu 
chữ thần thức, phải không? Có 
thể tạm hiểu như là linh hồn vậy. 
Linh hồn của ba em tự biết cái gì 
đã xảy ra và cái gì xui khiến em 
làm vậy. Ông ấy đã tha thứ cho 
em rồi, điều còn lại là em phải 
làm sao sống đàng hoàng, đừng 
hại ai, đừng làm buồn lòng ai… có 
vậy ba em mới yên lòng được.” 

“Anh Hai à, anh tên gì vậy?” 
“Khang, còn em?” 
“Em tên Lộc. Em xin lỗi anh 

Khang, khi nãy em…” 

“Không sao đâu Lộc. Nhìn lại 
ông già kia kìa. Nếu ba em còn 
sống, chắc cũng cỡ tuổi ổng, phải 
không?” 

“Ba em trẻ hơn.” 
“Nếu ba em bị người khác 

đánh đập… em thấy sao?” 
“Em… em biết lỗi rồi. Cám ơn 

anh.”  
Lộc đứng dậy tính rời chỗ tôi, 

nhưng rồi đứng lại nói, “khi nào 
anh cần gì, nói em biết nghe. Em 
ở đây bốn năm rồi, em quen hết 
công nhân với chức năng ở đây đó 
anh Khang.” 

Lộc đến chỗ cửa phòng, hối 
thúc anh trực vệ sinh xỏ xâu 
chúng tôi lại. Ông già bị Lộc đánh 
khi nãy đã về lại từ mấy phút 
trước, còn run rẩy e sợ Lộc giở trò 
du đãng bộp tai ông thêm. Nhưng 
Lộc chỉ đứng im, dựa vào ngạch 
cửa chờ anh trực vệ sinh xỏ U. Rồi 
Lộc đến trước ông già nói lí nhí 
mấy lời, tôi nghe không rõ lắm, 
nhưng đoán là Lộc đã xin lỗi ông 
ấy. Tôi thở phào sung sướng. 

Trong giờ cơm chiều, tôi nhìn 
ra ngoài bắt gặp một khuôn mặt 
quen thuộc đang đi chầm chậm 
dọc theo hành lang như tìm kiếm 
người quen trong số tù mới 
chuyển đến. Thấy tôi, người ấy 
hơi giật mình, mắt sáng lên, đứng 
lại ở trước cửa, nhíu mày nhìn. Tôi 
liền đưa tay lên vẫy. Người ấy 
bước đến, chào: 

“Khang mới chuyển đến hồi 
trưa này, phải không?” 

“Ừ, Thiện Hiền thì sao?” 
“Cũng hơn một năm rồi. Từ 

Long Đất chuyển đến. Khang có 
nhớ thời gian Khang trốn ở nhà bà 
Bàng, tôi có nhắn Khang là tôi sẽ 
đến đó kêu Khang đi vượt biên khi 
có chuyến?” 

“Ơ… có chuyện đó hả, tôi quên 
mất.” 

“Mau quên quá vậy! Lúc đó tôi 
nhắn cô Như Tâm dặn Khang 
đừng đi đâu, chờ tôi đến gọi đi. 
Đến khi đi thật, tôi đến thẳng nhà 
bà Bàng nhưng bà ấy nói Khang 
không còn ở đó nữa. Đó, chuyến 
đó tôi bị bể rồi bị bắt ở Long Đất, 
vào tháng 7 năm 1985. Cũng may 
là Khang không đi chung chứ nếu 
chung thì cũng dính vào đây sớm 
rồi.” 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  59 
 

Tôi cười: 
“Không đi chung thì cũng gặp 

ở đây chứ có khỏi đâu. Nhưng anh 
bị bắt hồi tháng 7 năm 1985, vậy 
là tôi bị trước anh 2 tháng chứ 
không phải anh bị bắt trước tôi 
đâu.” 

“Vậy à! Khang bị về vụ… đó, 
chứ đâu phải vượt biên, phải 
không?” 

“Ừ, vụ đó, cho nên mới nằm 
chung phòng với mấy anh em 
này. Thiện Hiền làm gì mà được đi 
rông rông thoải mái vậy?” 

“Tôi ở trong tổ hái thuốc Nam, 
lại là thầy giáo kèm dạy học cho 
một thằng lõi con mười tuổi, con 
một ông cán bộ gộc của công an 
Tỉnh Đồng Nai. Hái thuốc Nam thì 
hai ngày đi một buổi sáng; buổi 
chiều thì dạy cho thằng nhỏ học 
chữ với học toán. Cho nên cũng 
khá nhẹ nhàng, rảnh rỗi. Mình 
dạy kèm cho con cán bộ nên được 
ưu tiên đi ra đi vào tự do trong 
khuôn viên trại.” 

“Ở đây người ta có biết Thiện 
Hiền là tu sĩ không?” 

“Chắc không ai biết đâu, tôi 
đâu có khai tu sĩ. Họ thấy tôi 
hiền, nghiêm mà lại biết chữ nên 
mới cắt tôi dạy kèm thằng nhóc 
mất dạy đó. Ô, cái thằng này mới 
mười tuổi mà đã biết cậy quyền 
cậy thế, bắt nạt biết bao nhiêu tù 
nhân trong trại này. Nó chỉ sợ có 
tôi thôi. Tôi đang bắt nó làm bài 
tập nên mới đi rảo rảo xuống đây 
tìm người quen, té ra gặp Khang. 
Không ngờ rồi cũng có ngày tái 
ngộ, Khang nhỉ. Thôi, biết Khang 
ở phòng này, khi nào có dịp, tôi 
ghé thăm… nhưng chắc khó lắm, 
vì tụi chức năng ở đây để ý từng 
người, có chuyện gì nghi ngờ 
chúng báo cáo lên cán bộ ngay, 
phiền lắm. À có thầy Quảng Bình 
cũng bị giam ở trại này, tội vượt 
biên. Khang biết thầy ấy không?” 

“Tên nghe quen lắm, nhưng 
chắc phải gặp mặt mới nhớ. Thầy 
ấy ở phòng nào?” 

“Đang ở bệnh xá, bị bại liệt 
chân.” 

“Dữ vậy!” 
“Hơ, ở đây bị liệt chân là 

chuyện thường thôi. Cùm chân 

một thời gian, hoặc bị kỷ luật 
chừng nửa tháng thì thành bại 
liệt, lạ gì đâu chứ. Thầy ấy bị bắt, 
không khai là tu sĩ, cuối cùng bị 
phát giác là khai man nên cán bộ 
cho biệt giam kỷ luật rồi tăng án 
thêm 2 năm. Khang có khai là tu 
sĩ không?” 

“Tôi không cần khai họ cũng 
biết rồi. Họ tự động ghi hồ sơ tôi 
là tu sĩ ngay từ đầu.” 

“Vậy cũng căng lắm đó. Ít khi 
nào họ trả tự do cho tu sĩ. Đã lỡ 
bắt rồi thì hình như không muốn 
thả ra nữa. Vượt biên như thầy 
Quảng Bình thì còn đỡ chứ Khang 
dính vào chính trị, e khó có ngày… 
Thôi, tôi phải đi nghe. Khang ráng 
giữ gìn sức khoẻ. Khi đi lao động, 
cố gắng làm hết mình kẻo bị tụi 
nó cúp cơm, đánh đập, cho vào kỷ 
luật… sẽ bệnh hoạn, bại liệt… ớn 
lắm!” 

“Tôi biết.” 
Thiện Hiền bước ra. Thấp 

người, vai ngang, dáng đi như 
gấu. Tôi và Hiền bằng tuổi nhau. 
Chúng tôi quen nhau vào năm 
1976 khi tôi ra Vạn Giã tìm mối 
ghe vượt biên. Từ khi tôi rời Nha 
Trang vào năm 1978, chúng tôi 
không còn gặp nhau nữa. Tu sĩ trẻ 
chúng tôi dưới chế độ cộng sản có 
nhiều công việc phải miễn cưỡng 
dấn thân vào, và công việc nào 
cũng chiếm đi khá nhiều tâm sức 
và thì giờ. Chúng tôi vừa kịp lớn 
thì đã phải đối đầu với một thứ 
độc tố tinh thần tràn lan trên xứ 
sở. Để tự vệ và sống còn, chúng 
tôi phải chống lại hoặc đành lòng 
rời nước mà đi. Thành phần tu sĩ 
Phật giáo chúng tôi đang có mặt 
trong các nhà tù cộng sản chỉ bởi 
hai phương hướng hành động đó. 
Có thể sẽ có người nói rằng sở dĩ 
chúng tôi vào tù cũng chỉ vì chúng 
tôi vọng động, không chịu ở yên 
một chỗ để lo tu, lại đi dính vào 
thế sự… để thiệt vào thân, cản trở 
chuyện tu hành. Bốn năm trước, 
trong thời gian tôi tổ chức Đoàn 
Phật Tử Phụng Đạo, lo việc cứu 
giúp dân nghèo ở kinh tế mới, đã 
có vài tăng sĩ nói với tôi ý đó và 
mai mỉa cười vào những việc tôi 
làm. Sau này, tôi bị công an truy 

nã về tội có liên can đến lực lượng 
Phục quốc, họ càng cười tôi thêm. 
Tôi nghe bạn bè thuật lại từng lời 
biếm nhẻ của họ mà không có cơ 
hội nào để nói chuyện với họ. 
Không phải tôi cần gặp họ để biện 
minh cho những việc làm của tôi, 
mà chỉ muốn gặp họ để nói với họ 
rằng, chính từ cái vị thế bất khả 
phân ly giữa Phật giáo với dân tộc 
gần hai ngàn năm trên đất nước 
này mà người tăng sĩ Phật giáo, ở 
bất cứ thời đại nào, cũng luôn 
luôn có mặt ở ngay tuyến đầu của 
mọi hiểm nguy để chống đỡ và 
gánh chịu tất cả nỗi thống khổ 
khốn cùng của dân tộc. Nói rằng 
“Phật giáo với Dân tộc là một” là 
nói ngoa nếu ở giai đoạn cực kỳ 
khổ đau của toàn dân, những 
người con Phật từng thệ nguyện 
ban vui cứu khổ lại an phận thủ 
thường, hoặc điềm nhiên tọa thị, 
hoặc a tòng xu phụ với bạo lực 
cường quyền để bóp nát bao chồi 
hy vọng và quyền sống của sinh 
dân! Cho nên, dù thế nào đi nữa, 
tôi vẫn tha thiết muốn họ hiểu 
rằng, không phải chỉ có tôi cần sự 
dấn thân của họ, mà đất nước 
này, cả dân tộc này, đang chờ đợi 
sự lên đường của họ. Họ chỉ cần 
đồng loạt cất bước thì ngay ở 
bước chân đại nguyện đầu tiên 
đó, đất nước sẽ chuyển mình 
ngay. 

Ngồi im nơi phòng giam vào 
khoảng thời gian trống trải trước 
giờ phát cơm chiều, tôi bất lực 
nhìn hai cổ chân bị xiềng của 
mình. Và trong một phút buồn 
lặng trong lòng chẳng biết tỏ cùng 
ai, tôi chợt cất khẽ một lời kêu gọi 
mông lung, gởi vào khoảng trời 
mây nhá nhem ngoài khung cửa 
sổ: hỡi những người bạn trẻ đồng 
hành của tôi, hai chân tôi bây giờ 
đang bị cùm xích, không đến với 
bạn được, không cùng song hành 
với bạn được; nhưng nếu được cởi 
trói, tôi sẽ tiếp tục bước lại từ đầu 
bước chân đại nguyện của người 
tăng sĩ Phật giáo trước cơn khổ 
lụy của quê hương.    

 
(còn tiếp) 

 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  60 
 

 
 

Mùa An Cư – Ngày Khánh Tuế còn Ôn Ngài     
 

THÍCH NỮ DIỆU NHƯ 
 
 

 
Truyền thống Phật giáo Việt – Xứ Huế, sau Ba 

tháng An cư, ngày Tự Tứ khép lại mùa An Cư, các 
Tự viện đều đi đảnh lễ chư bậc Tôn Túc trong Tổ 
đình và những bậc Thầy giáo thọ.          

Mùa An cư năm ấy. Một buổi sáng ngày 17 
tháng 7 Âm lịch, Sư phụ dạy: mấy chị em và Sư 
Phụ cùng lên Chùa Linh Mụ để đảnh lễ mừng Khánh 
tuế Ôn Ngài hỉ!   

Vậy là bốn Thầy trò cùng đi trên con đường 
hướng đến Chùa Linh Mụ, trên hai chiếc xe đạp 
đầm. Ngày đó, cũng khá đông các Tự viện trở về để 
đảnh lễ Ngài. Các Tự viện trong môn phái Tổ đình 
cũng có, ngoài Tổ đình cũng có, quý Ni Trưởng, quý 
Ni Sư, Sư Cô cả Sa Di Ni và Điệu nữa. Quý chư tôn 
đức Ni đều y hậu chỉnh tề, đợi Thầy thị giả thưa Ôn 
trước, xong đoàn xin phép được vào đảnh lễ mừng 
khánh tuế Ôn Ngài.   

 Vị nào lớn nhất trong đoàn thì đại diện tác 
bạch. Lúc đó, chúng tôi nhỏ nhất nên quỳ tuốt đằng 
sau cùng. Ôn Ngài không cho lạy, Ôn dạy lên lạy 
Phật, lạy Tổ là được rồi. Xong rồi Ôn Ngài dạy: “Ra 
hạ mà quý vị lên thăm chùa, lạy Phật lạy Tổ là quý 
lắm rồi. Đây là nét đẹp của người con Phật. “Con 
người có tổ có Tông, Như cây có cội, như sông có 
nguồn". 

 Nhớ lại Ôn Ngài dạy thêm. Quý vị về cố gắng 
dạy dỗ chúng cho tốt, nên cho chúng đi học Thế học 
và Phật học phải song hành, không nên để chúng 
Điệu ham mê học Thế học, mà bỏ lơi Phật học là dễ 
hỏng lắm. Người Tu cần nhất là học nội điển cho 
vững, cho thông. Khi ra ngoài xã hội có người hỏi: 
“Sư chỉ cho con cách để kinh doanh, hoặc hướng 
dẫn cho con cách mua đất mua đai? Mình không 
biết cũng không sao hết, chẳng ai cười và chẳng ai 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  61 
 

trách mình được. Chứ họ hỏi, Sư 
cho con hỏi, Lịch sử Đức Phật, lịch 
sử Phật giáo Việt Nam… chỉ cho con 
biết phương pháp để chuyển hoá 
khổ đau, và nên làm thế nào để 
Báo hiếu Cha mẹ cho thiết thực? 
Mà mấy Vị trả lời ấp a ấp úng, kiểu 
‘xúc sự diện tường’ thì nguy to đó 
mấy Điệu hỉ”! Chúng Điệu thì nên 
học hai thời công phu và bốn quyển 
Luật tiểu: Tỳ Ni, Luật Sa Di, Oai 
Nghi, Quy Sơn Cảnh Sách cho rành 
mạch, nhớ ở chùa thì phải “hương 
đỏ cỏ sạch” mấy Điệu hỉ!” 

Sở dĩ, Ôn Ngài cứ nhấn mạnh 
và nhắc nhở chúng Điệu. Hình như 
Ôn Ngài lo thấy chúng Điệu là thế 
hệ tương lai của Phật giáo, là mầm măng, là bông 
hoa tươi mát cho xã hội. Vì mới vô chùa, tâm như tờ 
giấy trắng, trong sáng vô cùng. Nhất niên là Phật 
tại tiền, tâm như tâm Phật. Có lẽ Ngài đã thấu hiểu 
cho tương lai Phật giáo, nên mới khuyến tấn dạy dỗ 
kỹ vậy. Ca dao tục ngữ có câu “khi măng không uốn 
thì tre trổ vồng”. 

 Ý Ôn Ngài dạy “hương đỏ” chúng ta ở Chùa thì 
phải siêng năng tụng kinh, bái sám, hành thiền, mỗi 
nửa tháng nên đi Bố tát tụng Giới, ôn lại Giới luật 
của mình đã lãnh thọ, cố gắng đọc sách, nghiên cứu 
kinh điển, dịch thuật… tùy vào khả năng của mình, 
hướng dẫn Phật tử tu tập, thành quả của mình học 
từ mật điển, hoặc học nơi chư vị Tôn Túc… đã 
truyền lại, tự mình thực hành có lợi lạc, mới hướng 
dẫn quần chúng có lợi lạc được.  

Ý Ngài dạy “cỏ sạch” tức là mỗi tu sĩ ở trong Tự 
viện nên cố gắng siêng năng chấp lao phụng sự 
Tam bảo, ngoài nhổ cỏ trong vườn chùa sạch sẽ ra, 
còn ngụ ý nhổ cỏ là xới cỏ cho tận gốc, không nhổ 
nó nửa chừng, nhổ cỏ trong tâm nữa, nếu thấy 
trong lòng mầm mống mâu thuẫn mới xuất hiện, 
hoặc một chút phiền não mới nhú lên, mà mình 
không bứng tận gốc, thì nó lớn dần thành dây mơ rễ 
má ăn sâu khó mà dứt được, phải dọn sạch cỏ ở 
trong tâm hồn ngay khi nó mới dấy lên.    

Nếu một tu sĩ không siêng nhổ sạch cỏ trong 
tâm hồn, khi đụng chuyện thì tam bành, lục tặc dậy 
lên thì nguy khốn cho đường tu. Đây không những 
làm tiêu hao năng lượng tích cực của mình, lại là 
một thứ chướng ngại trên con đường tu tập giải 
thoát của chúng ta.   

Khi nhổ cỏ hay chăm sóc cây… là chúng ta có 
cơ hội về lại thiên nhiên và nhìn lại bản thân. Vì lúc 
này, tâm trí không bị nhiễu loạn từ chiếc điện thoại, 
Facebook, Tiktok…, cảm xúc không bị tù túng giữa 
những thứ đó.   

 Cỏ cây, thiên nhiên, những đám mây và bầu 
trời tạo nên không gian đa chiều cùng với đại chúng 

chấp tác trải nghiệm bằng nhiều 
giác quan mà màn hình vi tính, hay 
ti vi, điện thoại không thể so sánh 
được.  

Nếu ai không trải qua một thời 
chấp tác việc ở trong Chùa, không 
trải nghiệm sống từ Điệu lên, thì khó 
mà cảm nhận được. Chúng ta có thể 
hòa mình vào thiên nhiên ngay 
chính trong vườn Chùa của mình.  

Khi nhổ cỏ trong vườn Chùa 
như thế, lại có cơ hội ngắm nhìn 
hình dáng những bông hoa, những 
thân cây đang vươn mình lớn lên 
dần, những chú bướm xinh đẹp tìm 
nơi trú ẩn trên các cành cây. Làm 
bằng ý niệm như vậy, bạn sẽ có 

được sự bình yên thật sự, cảm nhận được sự tĩnh 
lặng từ bên trong tâm hồn.  

 
Lời pháp từ của Ôn Ngài chứa trọn cả ý Phật ý 

Tổ. Cho nên chúng ta là thế hệ con cháu cần thấu 
nghĩa đạt lý, nắm vững tôn chỉ của chư Phật, chư 
Tổ, chư bậc Tôn túc, và cả ý Ôn Ngài, khi hành đạo 
để ứng xử trong mọi lúc mọi nơi, cho tốt đạo đẹp 
đời. Có như thế, những thế lực trá hình đổi dạng 
mới không có cơ hội lạm dụng lời Phật, ý Tổ để quấy 
nhiễu trên mặt đất thuần tịnh vốn rất xinh đẹp này. 
Không thể để cho những thế lực đó biến nơi thanh 
tịnh, thành uế tịnh là một điều hiểm họa cho cả một 
thế hệ về sau. Là tu sĩ Phật giáo, nên tư duy quán 
chiếu, chánh kiến mới thấu cảm, chứ đôi mắt tầm 
thường thì không thể cảm nhận được. Chỉ khi đôi 
mắt bình thường, đôi mắt của những bậc xuất trần, 
đôi mắt Trí tuệ có mặt và lòng Từ bi ngự trị của bậc 
thật tu, thật học, bậc thực hành pháp hành của Chư 
Phật, Chư Tổ thì mới mong đoạn trừ được mọi 
chướng duyên, trí tuệ mới phát sanh. Mới làm lợi lạc 
cho nhiều người.  

 “Hương đỏ cỏ sạch” là nêu cao tinh thần trách 
nhiệm của một vị tu sĩ đang ở trong chốn Già Lam, 
phải hạ thủ công phu tu tập để giác ngộ tự thân, 
một lòng phụng sự Tam bảo, học hạnh gương sáng 
của chư bậc Tôn Túc, làm tư lương đi vào cuộc đời  
phụng sự chúng sanh là cúng dường chư Phật chư 
Tổ. 

Đạo lý Ôn Ngài dạy tuy giản đơn, nhưng ẩn 
chứa pháp Học lẫn pháp Hành, còn chứa trọn cả nếp 
sống thiền Môn, như dòng nước pháp nuôi dưỡng 
tinh thần cho nhiều thế hệ đệ tử Phật, và cho những 
hành giả sống theo Chánh Pháp, và thực hành theo 
Chánh Pháp. 

  
Atlanta, mùa An cư PL. 2569- DL.2025 

Thích Nữ Diệu Như 

 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  62 
 

CHIA SẺ PHẬT PHÁP: 

TẠO PHƯỚC BẰNG TẤM LÒNG 
và HỌC ĐỨC KHIÊM TỐN 

 

Tâm Lương Đào Mạnh Xuân 
 
 
 

Bài # 2: Âm Đức và Dương Đức: 
Xin mời quý vị đọc những đoạn thơ bên dưới và 

cùng chúng tôi cố gắng thực tập: 
 

(1) Việc lành làm được, chẳng ai hay. 
 Cũng chẳng khoa trương để lộ bày 
 Hành động thế này: Âm Đức tạo 
 Hưởng nhiều Phước báo, thực hành ngay. 
 
(2) Trong cuộc sống nên có tấm lòng 
 Giúp người cần, thiếu, việc rồi xong 
 Không hề nghĩ đến cầu danh lợi 
 Như gió cuốn đi: Âm Đức còn. 
 
(3) Những ai làm thiện thích vang danh 
 Phước tổn hết rồi, hãy tránh nhanh 
 Làm thiện vì người là tốt nhất 
 Mai sau con cháu hưởng điều lành. 
 
(4) Làm lành, Bố thí: Hạnh Bồ Đề 
 Lòng chẳng nghĩ suy: khen hoặc chê 
 Cứ vậy, âm thầm quên tất cả 
 Ấy là Âm Đức: Phước tràn trề. 
 
(5) Bồ Đề tâm Não động khi nào?  
 Bố thí, Cúng dường... quá Tự cao 
 Mình kẻ đã cho: cần được trọng 
 Vậy là Phước báo có còn đâu!!! 
 
(6) Làm việc Thiện lặng thầm là Âm Đức 
 Âm đức Trời sẽ tích cực thưởng cho: 
 Tạo nhiều Phước lành đem đến ấm no, 
 Công danh, Phú quý... dành cho lâu dài. 
 
(7) Làm điều Thiện lòng rất muốn vang danh 
 Vậy, Phước tiêu sạch sành sanh cả rồi! 
 Nay biết Dương Đức không tốt: nhớ đời 
 Âm thầm làm Thiện, suốt đời gặp may. 
 
(8) Tổn Phước nhiều, khi làm thiện thích vang 
danh 
 Người Nhận đã cảm ơn.... tôn vinh bạn rồi. 
 Bạn còn khoe khoang, tổn Phước rõ ràng thôi.  
 Làm Thiện, hãy im lặng, Phước Trời hưởng lâu. 

(9) Dư tiền, có người thích đi làm từ thiện 
Cốt khoe khoang, thỏa mãn BẢN NGÃ của mình 
Tức để được Người Nhận kính nể... tôn vinh. 
Cốt làm cái TÔI thêm linh đình đó thôi. 
 

(10) Dù gì họ (vẫn) hơn giàu không giúp cho 
đời. 
Thiên tai chết chóc... ngồi nhà chơi hưởng nhàn 
Ấy là kẻ BỎN XẺN...  chết khổ vô vàn. 
Đọa vào ba đường ác trăm ngàn đắng cay. 

 
Phần cuối đến đây là hết. Sau đây đoạn thơ 4 

câu cần đọc để thực tập tạo Phước:  
 
Phước báo có ngày sẽ cạn đi,  
Nên thường tạo mới để phòng khi,  
Tương lai tránh được điều xui xẻo,  
Cuộc sống thong dong, khỏi sợ gì! 
 
Cầu mong quý vị hãy cùng chúng tôi mở rộng 

lòng thực tập để tạo Phước. 
Nếu được vậy, chúng tôi xin đem công đức có 

được này cầu nguyện tất cả pháp giới chúng sanh 
tương lai đồng sinh về Tịnh độ. 

Xin chân thành cảm ơn quý vị đã đọc bài viết và 
thực hành. 

 
 



CHÁNH PHÁP SỐ 165 – THÁNG 08.2025  ●  63 
 

 
  

 

The Story of Kisagotami 
 

Dhammapada, Verse 395 

 

 
 

While residing at the Gijjhakuta hill, the Buddha uttered Verse (395) of this book, 
with reference to Kisagotami. 
 
On one occasion, Sakka, king of the devas, came with his followers to pay homage 
to the Buddha. At the same lime, Theri Kisagotami, by her supernormal power came 
through the sky to pay homage to the Buddha. But when she saw Sakka and his 
entourage paying homage to the Buddha, she retreated. Sakka seeing her, asked 
the Buddha who the lady was, and the Buddha replied, "O Sakka! She is my 
daughter Kisagotami. Once, she came to me in sorrow and distress through the loss 
of her son and I made her see the impermanent, the unsatisfactory and the non-self 
nature of all conditioned things. As a consequence of that she attained Sotapatti 
Fruition, joined the Order, and became an arahat. She is one of my eminent female 
disciples and is matchless in the ascetic practice of wearing robes made from rags 
collected from a dust heap." 
 
Then the Buddha spoke in verse as 
follows: 
 
Verse 395: Him I call a brahmana who 
wears robes made from rags (picked up 
from a dust heap), who is lean with veins 
standing out, who meditates alone in the 
forest.  
  
Translated by  
  
Daw Mya Tin, M.A., 
 
Burma Pitaka Association, 
Rangoon, Burma  
 


