




T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 3 

Lời giới thiệu 

Đọc 160 trang sử Phật Giáo hay nói đúng hơn là Thiền Phái 

Lâm Tế Chúc Thánh cũng như Lâm Tế Liễu Quán và Tào Động từ 

Quảng Bình vào đến Bình Định do Thầy Thích Như Tịnh đương 

kim Trụ Trì Viên Giác cổ tự tại Hội An Quảng Nam viết, cá nhân 

chúng tôi vô cùng thán phục. Bởi lẽ sau khi hình thành được tác 

phẩm giá trị về việc truyền thừa của Thiền Phái Lâm Tế Chúc 

Thánh, Thầy Như Tịnh còn cố công sưu tập đi đến các chốn Tổ đã 

vang bóng một thời từ Quảng Bình, Quảng Trị, rồi đến Huế, Đà 

Nẵng, Quảng Nam, Quảng Ngãi, Bình Định v.v… để tìm lại dấu 

chân xưa chư Tổ đã một thời trác tích. Điều ấy không phải ai cũng 

dễ thực hiện được. Phải có cái tâm tìm về chốn cũ chùa xưa; nơi 

những bậc danh Tăng đã một thời ẩn mình thực hiện việc“Phát Túc 

Siêu Phương“ của người xuất gia và phải dành rất nhiều thời gian 

để đọc, tra cứu, so sánh v.v… và ngồi lại kiểm điểm những sự kiện 

đã tìm được, lúc ấy mới bắt đầu viết thành lời qua chữ nghĩa. 

Thầy Như Tịnh đặt tựa đề sách nầy là“Tìm Lại Dấu Xưa“ để 

nhớ đến công ơn hoằng hóa truyền thừa của chư Tổ, đặc biệt là của 

Tông Lâm Tế Chúc Thánh và Lâm Tế Liễu Quán là một điều rất 

đáng tán dương và hỗ trợ. Bởi lẽ chư Tổ Thiền Tông thường hay 

ứng dụng câu:“Nhạn quá trường không, ảnh trầm hàn thủy. Nhạn 

vô lưu tích chi ý, thủy vô lưu ảnh chi tâm“. Do chỗ không tông tích 

đó mà tìm cho ra tông tích truyền thừa. Rồi từ chỗ có tông tích đó, 

lại mất đi dấu tích của cánh nhạn lưng trời; nên rồi không vẫn hoàn 

không. Đây là ý chỉ của Thiền mà các Thiền Sư đã dạy cho chúng 

ta một bài học vô ngôn như vậy. 

Quý Vị đọc sách nầy chỉ thấy phần Phật Giáo từ Quảng Bình 

trở vào Nam và phía Bắc thấy không đề cập đến. Bởi thuở ấy Đại 

Việt của chúng ta bị chia đôi từ bên nầy và bên kia sông Gianh, ít 

nhất là từ năm 1558 đến năm 1778, hơn 200 năm như vậy Đàng 



4 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Trong và Đàng Ngoài tình hình chính trị, kinh tế khá khác biệt nhau; 

nên chư Tổ từ Trung Hoa không đến Đàng Ngoài để ty nạn hay hành 

đạo, mà chọn Đàng trong, vì lẽ sau khi nhà Thanh đoạt ngôi nhà 

Minh từ năm 1640, những người bài Thanh phục Minh muốn đi xa 

Trung Quốc nhiều hơn để mưu sinh lập nghiệp; nên họ chọn Hội 

An để cập bến và dựng thành ngũ bang của phố cổ Hội An ngày 

nay. Trong thời gian nầy, vào giữa thế kỷ thứ 17, Ngài Minh Châu 

Hương Hải đã vào Hội An (Cù Lao Chàm) để dựng chùa Hải Tạng, 

tiếp Tăng độ chúng và đến năm 1695 Ngài Thạch Liêm Thích Đại 

Sán thuộc Tào Động Tông đã chính thức đến Hội An và Phú Xuân 

để kiến đàn truyền giới, qua lời thỉnh cầu của chúa Nguyễn Phúc 

Chu. Rồi kể từ đó các Ngài Nguyên Thiều, Ngài Minh Hải Pháp 

Bảo, Ngài Minh Hoằng Tử Dung, Ngài Minh Lượng Thành Đẳng 

v.v… đã quyết định ở lại những nơi nầy để hoằng hóa độ sanh và 

tuyên dương Lâm Tế Tông ở Đàng Trong nầy. Kể từ đó đến nay đã 

hơn 300 năm lịch sử truyền thừa, đã làm cho Lâm Tế Tông có một 

chỗ đứng không nhỏ trong lòng Dân Tộc Việt Nam và nhất là những 

người Phật Tử thuần thành khi hướng tâm về sự truyền thừa cũng 

như phát triển của Phật Giáo. 

Đàng Ngoài hay nói đúng hơn là Phật Giáo giao thời từ thế kỷ 

thứ nhất cho đến thế kỷ thứ hai do các Ngài Khương Tăng Hội, Ngài 

Chi Cương Lương, Ngài Mâu Bác v.v… đã có mặt tại đó; nên Phật 

Giáo miền Bắc ngày nay đã ảnh hưởng không ít bởi các bậc Tổ Đức 

nầy suốt trong đòng lịch sử gần 2.000 năm của nước Việt. Ngày nay 

những học giả hay những sử gia của Phật Giáo đi tìm lại hành trạng 

xưa của Quý Ngài cũng chỉ mang một ý niệm“ ẩm thủy tư 

nguyên“mà thôi. Vì cây có cội và nước có nguồn; nên việc tìm hiểu, 

truy cứu nguồn gốc xa xưa để niệm ân chư Tổ Sư truyền thừa ở vào 

một thời điểm sơ khai như thế; nhưng Quý Ngài đã không một chút 

sờn lòng khi mang đạo vào đời để độ sanh; nên ngày nay chúng ta 

mới có được những chốn Tổ trang nghiêm thanh tịnh như vậy. Đặc 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 5 

biệt là sự giáo huấn không lời ấy đã giúp cho con dân Phật Tử của 

Đại Việt thấm nhuần được tư tưởng Từ Bi, Hỷ Xã và Trí Tuệ của 

Phật Giáo và từ đó họ đóng góp vào sự phát triển cho quê hương 

đất nước ở nhiều phương diện khác nhau và hôm nay chúng ta đã 

có một Việt Nam Phật Giáo huy hoàng do chư Tổ đã truyền thừa 

mạng mạch ấy. 

Vào ngày 18 tháng 4 năm 2021 (nhằm ngày mùng 7 tháng 3 

năm Tân Sửu), sau hai năm trùng kiến ngôi Đại Hùng Bảo Điện và 

ngôi Tổ Đường của Viên Giác cổ tự tại Hội An qua hơn 180 năm 

truyền thừa, Thầy Như Tịnh muốn ấn bản nầy được hình thành; 

chúng tôi từ phương xa, không về tham dự ngày lễ trọng đại nầy 

được; nên chỉ xin có mấy lời trang trọng giới thiệu tác phẩm "Tìn 

Lại Dấu Xưa" đến Quý Ngài và Quý Vị . Kính mong Quý Ngài và 

Quý Vị dành ra ít nhiều thời gian để thưởng lãm. 

Kính cầu nguyện Tam Bảo gia hộ cho ngôi cổ tự Viên Giác tại 

Hội An sẽ luôn là chốn Tổ để con cháu sau nầy dù ở từ muôn phương 

xa cách vẫn còn có cơ hội để quay về thăm lại mái chùa xưa cũng 

như đãnh lễ các bậc Tổ Đức đã một thời dày công gầy dựng nên. 

Thích Như Điển, khai sơn Phương Trượng Tổ Đình Viên Giác 

Hannover, Đức Quốc kính đề. Viết xong lời giới thiệu nầy tại thư 

phòng vào ngày 20 tháng 3 năm 2021 nhằm ngày mùng 8 tháng 2 âm 

lịch năm Tân Sửu nhân lễ vía Đức Phật Thích Ca xuất gia tầm đạo. 

 

  



6 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

  



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 7 

Lời nói đầu  

Phật giáo du nhập vào nước ta đã hơn 2000 năm lịch sử. Riêng 

với các tỉnh từ miền Trung trở vào Nam, nếu tính từ năm 1306, Phật 

giáo Đại Việt tuy chỉ hiện diện và phát triển khoảng từ 500 đến 700 

năm, nhưng trong suốt dặm dài lịch sử đó, Phật giáo đã luôn song 

hành và cùng gánh chịu bao đỗi thăng trầm,thịnh suy với vận mệnh 

của dân tộc. 

Trải qua bao biến động lịch sử và thiên tai bão lũ, nhiều di tích 

chùa tháp cũng như các nguồn sử liệu Phật giáo có giá trị tại miền 

Trung đã dần bị mai một, còn chăng chỉ là những dấu tích rời rạc, 

những mảnh vụn lắp ghép thảng hoặc vẫn còn đọng lại trên các di 

vật, các nguồn sử liệu… may mắn vẫn còn được lưu giữ trong các 

ngôi chùa. Thêm vào đó, chính tinh thần “nhạn quá trường không” 

của giới Phật giáo cũng tác động đáng kể đến thái độ ứng xử đối với 

các nguồn sử liệu của tiền nhân để lại, khiến cho đàn hậu học hôm 

nay gặp không ít khó khăn khi muốn tìm hiểu về lịch sử Phật giáo 

nước nhà. 

Trong những năm qua, được sự khuyến khích của chư tôn đức 

và các vị thiện hữu, thi thoảng chúng tôi có viết một số bài nghiên 

cứu liên quan đến lịch sử Phật giáo vùng Thuận - Quảng đăng trên 

các tạp chí Phật học. Nay chúng tôi mạo muội tập hợp và cho in 

thành tập sách nhỏ với tựa đề “Tìm lại dấu xưa” - như tấm lòng 

thành dâng lên chư tôn đức và thân tặng chư vị thiện hữu làm kỷ 

niệm nhân lễ An vị Phật chùa Viên Giác.Đây cũng là tâm nguyện 

mong mỏi báo đáp thâm ân trong muôn một đối với chư vị tiền bối 

đã dày công khai sáng, để ngày nay chúng ta được thừa ân kế tục và 

phát huy. 



8 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Trong khi nghiên cứu và biên tập, chúng tôi không sao tránh 

khỏi những thiếu sót, kính mong chư vị tôn túc cùng thiện hữu gần 

xa hoan hỷ bổ khuyết,để những lần tái bản sau này,nguồn sử liệu 

thêm phần chuẩn xác và ngày càng phong phú hơn. 

 Viên Giác, trọng xuân năm Tân Sửu (2021) 

Tỳ kheo Như Tịnh 

Kính ghi 

 

    

. 

  



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 9 

BỔ CHÍNH SỬ LIỆU 
VỀ THIỀN SƯ MINH HẢI PHÁP BẢO1 

 

Thiền sư Minh Hải Đắc 

Trí Pháp Bảo (1670-1746), là 

một trong những vị cao tăng của 

Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ 

18. Ngài là Tổ khai sơn tổ đình 

Chúc Thánh tại Hội An, Quảng 

Nam và cũng là sơ tổ của thiền 

phái Lâm Tế Chúc Thánh, một 

dòng thiền góp phần rất lớn vào 

sự phát triển của Phật giáo Việt 

Nam trong quá khứ cũng như 

hiện tại. Nhưng đáng tiếc là 

những thư tịch cổ Hán Nôm 

cũng như các tư liệu về Ngài lại 

rất hiếm, do đó đàn hậu thế đã 

gặp không ít khó khăn trong khi 

nghiên cứu về hành trạng của 

Ngài. Hơn nữa, đa phần chúng 

ta chỉ được nghe chư tôn đức kể 

vài nét về Ngài chứ chưa từng đọc qua một văn bản Hán Nôm nào 

cả! Vì thế, "Tam sao" dễ đưa đến "thất bổn", cộng với sự khan hiếm 

tư liệu văn bản nên hậu nhân viết về Ngài không sao tránh khỏi 

những nhầm lẫn về niên đại cũng như những sự kiện lịch sử trong 

đời Ngài. Mới đây, trong chuyến nghiên cứu điền dã tại tổ đình Bảo 

Sơn, thôn Phong Thăng, xã An Định, huyện Tuy An, tỉnh Phú Yên 

chúng tôi đã tìm được một vài từ liệu Hán Nôm liên quan đến Thiền 

                                                 
1 Đăng trên Tập san Suối Nguồn số 2, NXB Tổng hợp TP.Hồ Chí Minh, 2011. 

Pháp tướng thiền sư Minh Hải 
Pháp Bảo (1670-1742):  

Sơ tổ thiền phái Chúc Thánh. 

Ảnh Như Tịnh 



10 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

sư Minh Hải Pháp Bảo đã thất lạc lâu nay, góp phần để chúng tôi 

minh định lại một số vấn đề sắp chia sẻ dưới đây. 

Theo tư liệu gần đây chúng tôi tìm được trong cuốn Sa di luật 

nghi yếu lược tăng chú được tổ Minh Hải Pháp Bảo khắc in tại chùa 

Chúc Thánh, Hội An. Cuốn sách được in trên giấy dó khổ 20x25cm 

với 70 tờ gấp đôi gồm 140 trang, mỗi trang chia làm mười cột, mỗi 

cột chữ lớn nhỏ không đồng nhau vì đây là cuốn sách chú giải. Nội 

dung cuốn sách chú thích về 24 thiên Oai nghi của một thầy Sa di 

do Luật sư Châu Hoằng (1612-1685) đời nhà Thanh (Trung Quốc) 

chú thích, bao gồm hai quyển Thượng-Hạ in chung một cuốn. Cuối 

sách, lạc khoản có ghi: 

康 熙 丁 未 仲 冬 鼎 湖 山 經 寮 梓 玆 在  

大 越 國 廣 南 處 奠 磐 府 新 福 縣 順 安 社 凡 慈  

祝 聖 寺 得 智 大 師 法 名 明 海 合 本 寺 等 共  

募 化 奉 刊  

沙 彌 律 儀 要 略 增 註  

永 慶 四 年 歲 次 壬 子 仲 冬 穀 日  

Phiên âm: 

Khang Hy Đinh Mùi trọng Đông đỉnh Hồ Sơn kinh liêu tử Tư tại 

Đại Việt quốc Quảng Nam xứ Điện Bàn phủ Tân Phước huyện 

Thuận An xã phàm từ 

Chúc Thánh tự Đắc Trí đại sư pháp danh Minh Hải hiệp bổn 

tự chúng đẳng cộng 

Mộ hóa phụng san 

Sa di luật nghi yếu lược tăng chú 

Vĩnh Khánh tứ niên, tuế thứ Nhâm Tý trọng đông cốc nhật 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 11 

  

Bản luật: "Sa Di Luật Nghi Yếu Lược Tăng Chú"  
do thiền sư Minh Hải Pháp Bảo khắc in  

tại chùa Chúc Thánh vào năm Nhâm Tý (1732) 

Dịch nghĩa: 

Kinh làm tại đỉnh Hồ sơn vào tháng 11 Đinh Mùi (1667) đời 

vua Khang Hy. Nay tại nước Đại Việt, xứ Quảng Nam, phủ Điện 

Bàn, huyện Tân Phước, xã Thuận An. Nơi chùa Chúc Thánh, Đại 

sư Đắc Trí pháp danh Minh Hải cùng với Tăng chúng bổn tự quyên 

góp hóa duyên phụng khắc Sa di luật nghi yếu lược tăng chú. 

Niên hiệu Vĩnh Khánh thứ tư, nhằm ngày lành tháng 11 năm 

Nhâm Tý (1732) (1)  

Căn cứ vào lạc khoản "Niên hiệu Vĩnh Khánh thứ tư, nhằm 

ngày lành tháng 11 năm Nhâm Tý (1732)" chúng ta biết được cuốn 

Sa di luật nghi yếu lược tăng chú được tổ sư Minh Hải Đắc Trí Pháp 

Bảo in vào tháng 11 năm Nhâm Tý (1732), niên hiệu Vĩnh Khánh 



12 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

thứ 4 đời vua Lê Đế Duy Phường (1729-1732) nhằm đời Ninh 

Vương Nguyễn Phúc Chú (1725-1738) tại Đàng Trong. 

Mặc dù trong bản văn dòng lạc khoản ngay chỗ chữ 永 (Vĩnh) 

bị khiếm khuyết nhưng vẫn còn một phần nét "mác" cũng có thể suy 

đoán ra được chữ "Vĩnh". Tuy nhiên, cẩn thận và trung thực hơn, ta 

xét những năm có can chi Nhâm Tý thuộc các triều vua có vương 

hiệu chữ "...Khánh tứ niên tuế thứ Nhâm Tý trọng đông cốc 

nhật" trong giai đoạn đất Quảng Nam được gọi là "Quảng Nam xứ". 

Theo địa bạ tỉnh Quảng Nam thì cụm từ "Dinh Quảng Nam" 

được Tiên chúa Nguyễn Hoàng đặt tên vào năm 1601 và đến năm 

1827 được vua Minh Mạng đổi lại là "Trấn Quảng Nam", rồi năm 

1832 đổi lại "tỉnh Quảng Nam". Trong các văn bản thời Chúa 

Nguyễn thì thường dùng là Quảng Nam xứ, từ đời Minh Mạng trở 

về sau thì gọi là Quảng Nam trấn, sau đó là Quảng Nam tỉnh. Tính 

từ năm 1601 đến năm 1827 thì có 4 năm thuộc Can chi Nhâm Tý 

như sau: 1612, 1672, 1732, 1792. Trong 4 năm nầy, chỉ có năm 

Nhâm Tý (1732) là thuộc niên hiệu Vĩnh Khánh năm thứ 4 đời vua 

Lê Đế Duy Phường (1729-1732). Qua đối chiếu địa danh, vương 

hiệu và năm can chi Nhâm Tý, chúng ta xã định chữ bị khiếm khuyết 

trong lạc khoản là chữ (Vĩnh). Vì thế, chúng ta có thể khẳng định 

và bổ khuyết trong lạc khoản nầy là: "Vĩnh Khánh tứ niên tuế thứ 

Nhâm Tý trọng đông cốc nhật": Niên hiệu Vĩnh Khánh thứ tư, nhằm 

ngày lành tháng 11 năm Nhâm Tý (1732). 

Bên cạnh đó, trên văn bia tháp tổ Minh Hải Pháp Bảo tại tổ 

đình Chúc Thánh, Hội An ghi như sau: 

禄 生 庚 戌 六 月 廿 八 戌 時 夀 享 七 十 七 歲 寂 於 丙 寅 十 一 

月 初 七 酉 時 

Phiên âm: 

Lộc sanh Canh Tuất lục nguyệt trấp bát tuất, thời hưởng thọ 

thất thập thất tuế. Tịch ư Bính Dần thập nhất nguyệt sơ thất Dậu thời. 

 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 13 

Dịch nghĩa: 

Sanh giờ Tuất ngày 28 tháng 6 năm Canh Tuất, hưởng thọ 77 

tuổi. viên tịch giờ Dậu ngày mồng 7 tháng 11 năm Bính Dần. 

Căn cứ vào lòng văn bia này, trước đây có hai nguồn tư liệu 

về năm sinh và năm tịch (tính từ âm lịch sang dương lịch) của tổ 

Minh Hải Pháp Bảo như sau: 

1. Tại Bình Định, tác giả soạn bản Lược sử Tổ đình Sơn Long 

ghi rằng: "Tổ Pháp Bảo đã khai sơn tổ đình Chúc Thánh tại Hội An, 

Quảng Nam Đà Nẵng. Ngài sinh năm Canh Tuất (1610), thị tịch 

năm Bính Dần (1686)”.(2) 

2. Trong cuốn Một số tư liệu mới về Bồ tát Quảng Đức, tác 

giả Lê Mạnh Thát tính là: "...Tổ Minh Hải Đắc Trí Pháp Bảo (1670-

1786), người khai sinh ra dòng thiền Chúc Thánh tại nước ta." (3) 

Nay căn cứ vào niên đại cuốn Sa di luật nghi yếu lược tăng 

chú được tổ Minh Hải Pháp Bảo khắc in vào năm Nhâm Tý (1732) 

thì chúng ta biết được tác giả bản Lược sử Tổ đình Sơn Long đã tính 

nhầm trước một chu kỳ 60 năm, thay vì tính tổ Minh Hải Pháp Bảo 

sinh năm Canh Tuất (1670) thì lại tính là năm Canh Tuất (1610). 

Bởi vì, nếu như Tổ Minh Hải Pháp Bảo sinh năm 1610 và tịch năm 

1686 thì làm sao năm 1732 Ngài đứng khắc in bộ luật Sa di luật 

nghi yếu lược tăng chú? Trừ phi Ngài sinh năm Canh Tuất (1670) 

và thị tịch năm Bính Dần (1746) thì năm Nhâm Tý (1732) mới có 

thể thực hiện việc khắc in bản luật đó được. Qua đó, chúng tôi thấy 

cách tính của Giáo sư Lê Mạnh Thát là hợp lý hơn. Như vậy, Tổ 

Minh Hải Pháp Bảo sinh giờ Tuất ngày 28 tháng 6 năm Canh Tuất 

(1670) và viên tịch giờ Dậu ngày mồng 7 tháng 11 năm Bính Dần 

(1746), thế thọ 77 tuổi âm, 76 tuổi dương. 

Và trong cuốn Lịch sử Phật giáo Đàng Trong, tác giả Nguyễn 

Hiền Đức có viết: 



14 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

"Quảng Phú là người Hoa kiều sống ở Qui Nhơn, chắc hẳn là 

đệ tử của chùa Thập Tháp Di Đà do Tổ sư Nguyên Thiều khai sơn. 

Thông và Huệ có lẽ cũng đã quy y thọ giới Bồ tát với Thiền sư Minh 

Hải-Pháp Bảo ở chùa Chúc Thánh (Quảng Nam) hay quy y với tổ 

Nguyên Thiều ở chùa Quốc Ân hoặc thọ Đại giới đàn ở chùa Thiên 

Mụ. Vì vậy, ngày từ năm 1694, sau khi âm mưu nổi loạn trên bị đổ 

bể, Tổ sư Nguyên Thiều cùng các đệ tử trong phái thiền Lâm Tế như 

Minh Hải-Pháp Bảo bị liên lụy nên phải bỏ chùa trốn đi nơi khác 

đổi pháp danh để lánh nạn: 

- Tổ Nguyên Thiều vào Đồng Nai đổi pháp danh là Siêu Bạch, 

lập chùa Kim Cang ở Bình Thảo (Bến Cá, Đồng Nai) hoằng hóa. 

- Thiền sư Minh Hải Pháp Bảo rời chùa Chúc Thánh vào núi 

Thiên Ấn ở Quảng Ngãi lập chùa ẩn tu, đổi pháp danh là Pháp Hóa, 

chùa này sau phát triển thành Tổ đình Thiên Ấn cho đến nay" (4). 

Nhưng trong lạc khoản cuốn Sa di luật nghi yếu lược tăng chú 

do tổ sư Minh Hải Đắc Trí Pháp Bảo đứng tên khắc in vào năm Vĩnh 

Khánh thứ 4, Nhâm Tý (1732) cho thấy: kể từ khi khai sơn chùa 

Chúc Thánh vào năm 1696 cho đến năm 1732, tổ Minh Hải Pháp 

Bảo vẫn hành đạo tại Hội An chứ không liên quan đến vụ nổi loạn 

của người Hoa (thời bấy giờ gọi là cuộc nổi loạn của Linh Vương) 

vào năm 1694. Và cũng không hề thay tên đổi họ Nguyên Thiều 

thành Siêu Bạch, Minh Hải thành Pháp Hóa rồi vào lập chùa Kim 

Cang-Đồng Nai và Thiên Ấn-Quảng Ngãi như tác giả Nguyễn Hiền 

Đức đã nói trong Lịch sử Phật giáo Đàng Trong. Vì tính đến năm 

1732, tổ Minh Hải Pháp Bảo đã 63 tuổi, trải qua gần 40 năm hoằng 

hóa tại Quảng Nam thì Ngài mới đủ uy tín và đức độ để làm một 

Phật sự to lớn như vậy. 

Cũng trong tác phẩm Lịch sử Phật giáo Đàng Trong, tác giả 

Nguyễn Hiền Đức cho rằng: "Ngày 27 tháng Giêng năm Giáp Tuất 

(1754), giờ Ngọ, Thiền sư Minh Hải-Pháp Bảo viên tịch tại chùa 

Thiên Ấn, đồ chúng lập tháp thờ trong khuôn viên chùa".(5) 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 15 

Như trên chúng tôi đã trình bày, căn cứ vào lạc khoản của cuốn 

luật in vào năm 1732 tại chùa Chúc Thánh dưới sự chủ trì của Tổ 

sư Minh Hải Pháp Bảo đã chứng minh được rằng: Tổ sư Minh Hải 

Pháp Bảo và Tổ sư Pháp Hóa Phật Bảo là hai chứ không phải là 

một. Vì năm 1732, Tổ Minh Hải Pháp Bảo đã 63 tuổi thì không thể 

vào Quảng Ngãi khai sơn chùa Thiên Ấn được. Bởi Thiên Ấn đã 

được Sắc tứ từ năm Vĩnh Thịnh thứ 13 (1717) dưới thời chúa 

Nguyễn Phúc Chu cai trị Đàng Trong. Do đó đã không phải là Tổ 

khai sơn Thiên Ấn, cũng không phải trụ trì Thiên Ấn thì dĩ nhiên 

nhục thân của Ngài không thể được môn đồ an táng tại Thiên Ấn 

được! Tuy nhiên, từ trước đến nay, có một số vị căn cứ vào dòng 

chữ (Thượng vọng sáng tạo) trên bia tháp Tổ tại Chúc Thánh mà 

cho rằng môn đồ làm tháp vọng để tưởng niệm chứ không có nhục 

thân của Ngài bên trong. 

Nhưng trong dịp khánh thành Tổ đình Chúc Thánh vào tháng 

Giêng năm 2009, chúng tôi được Hòa thượng Thích Nhật Tu (6) giải 

thích về hai chữ "Thượng vọng" như sau: Thượng vọng đây chỉ cho 

rằm tháng Giêng theo cách nói của người Trung Hoa xưa. Phong 

tục người Hoa chia một năm ra làm ba tiết: Thượng nguyên, Trung 

nguyên và Hạ nguyên. Vì thế, ngày rằm tháng Giêng còn gọi là 

Thượng vọng; rằm tháng Bảy là Trung vọng và rằm tháng Mười là 

Hạ vọng", Ngoài ý nghĩa trông xa ngưỡng vọng thì chữ (vọng) ở 

đây còn có nghĩa là ngày rằm, Thượng vọng là "ngày rằm tháng 

Giêng". Như vậy dịch đúng nghĩa cụm từ "Thượng vọng sáng tạo" 

là: tạo lập vào Rằm tháng Giêng. 

Từ đó, đối chiếu với ngày tịch của Tổ Minh Hải Pháp Bảo là 

mồng 7 tháng 11 năm Bính Dần (1746) thì dĩ nhiên việc kiến lập 

Bảo tháp và dựng văn bia được tiến hành ngày sau tang lễ và hoàn 

tất vào những ngày đầu năm sau. Chính vì thế, khi dựng bia tháp, 

môn đồ đã đề" Thượng vọng sáng tạo" chỉ cho việc lập tháp hoàn 

tất vào ngày rằm tháng Giêng năm Đinh Mão (1747). 



16 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

 

Tổ đình Chúc Thánh, nơi phát xuất dòng thiền Lâm Tế Chúc Thánh  
do thiền sư Minh Hải Pháp Bảo khai sáng  

Từ lạc khoản ghi trong cuốn Sa di luật nghi yếu lược tăng chú 

do Tổ sư Minh Hải Pháp bảo đã khắc in vào năm Vĩnh Khánh thứ 

4, Nhâm Tý (1732) (7) chúng ta có thể đính chính và bổ khuyết một 

số sử kiện liên quan đến hành trạng của Tổ như sau: 

- Tổ Minh Hải Pháp Bảo sinh năm 1670 và tịch năm 1746 chứ 

không phải sinh năm 1610-tịch năm 1686. 

- Tổ Minh Hải Pháp Bảo không phải là người khai sơn Tổ đình 

Thiên Ấn tại Quảng Ngãi. 

- Nhục thân của tổ Minh Hải Pháp Bảo được nhập bảo tháp tại 

tổ đình Chúc Thánh, Quảng Nam chứ không phải tại tổ đình Thiên 

Ấn, Quảng Ngãi. 

Trên đây là một số điều bổ chính của chúng tôi căn cứ vào tư 

liệu Hán Nôm liên quan đến Tổ sư Minh Hải Pháp bảo được khắc 

in vào năm Nhâm Tý (1732). Hy vọng vào những điểm bổ chính 

nầy sẽ giải tỏa những thắc mắc lâu nay cũng như minh định lại các 

sử kiện liên quan đến hành trạng của Tổ sư Minh Hải Pháp Bảo mà 

trược đây vì thiếu tư liệu văn bản nên chúng ta đã ngộ nhận. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 17 

Chú thích: 

[1]. Năm Nhâm Tý (1732) nhằm Long Đức nguyên niên (Lê Thuần Tông) chứ không 

phải Vĩnh Khánh tứ niên (Lê Đế Duy Phường). Duy Phường chỉ làm vua đến Vĩnh 

Khánh tam niên, tức năm 1731. Vì Đàng Trong cách trở, không cập nhật kịp, người 

làm sách đã cho Duy Phường làm vua thêm một năm nữa, nên thay vì ghi Long 

Đức nguyên niên tuế thứ Nhâm Tý trọng đông cốc nhật, lạc khoản lại đề: Vĩnh 

Khánh tứ niên tuế thứ Nhâm Tý trọng đông cốc nhật. Dù niên hiệu ghi khác nhau 

nhưng đều chỉ năm 1732 cả (SN chú thích). 

[2]. Cố Hòa thượng Thích Đổng Quán, Lược sử Tổ đình Sơn Long, 1996, bản vi tính 

năm 2003. 

[3]. Lê Mạnh Thát, Một số tư liệu mới về Bồ tát Quảng Đức, NXB Tổng hợp TP.Hồ 

Chí Minh, 2005, tr 122. 

[4]. Nguyễn Hiền Đức, Lịch sử Phật giáo Đàng Trong, NXB Tổng hợp TP.Hồ Chí 

Minh, 1995, tập 2, trang 6. 

[5]. Nguyễn Hiền Đức, Lịch sử Phật giáo Đàng Trong, NXB Tổng hợp TP.Hồ Chí 

Minh, 1995, tập 2, trang 7. 

[6]. Hòa thượng Nhật Tu là người Hoa, hiện đang trụ trì chùa Thảo Đường, quận 6, 

TP.Hồ Chí Minh. 

[7]. Bản luật này được thiền sư Tổ Minh Chánh Trực trụ trì chùa Sùng Đức, Gia Định 

trùng khắc vào năm Mậu Thìn (1808), niên hiệu Gia Long năm thứ 7. Lần trùng 

khắc này được chứng minh bởi Hòa thượng Khánh Hưng chùa Hội Tông cũng như 

sự hỷ cúng của chư Tăng Gia Định thời bấy giờ như ngài Tánh Không Huệ Chơn 

chùa Viên Giác, Tổ Tông Viên Quang chùa Giác Lâm v.v...và tàng bản được lưu 

tại chùa Long Thiền, Đồng Nai. 

 

  



18 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

SỬ LIỆU MỚI VỀ 
THIỀN SƯ TOÀN NHÂM QUÁN THÔNG2 

         

Thiền sư Quán Thông (1798-1883) là một trong những vị cao 

tăng của Phật giáo Quảng Nam nửa cuối thế kỷ 19. Ngài pháp danh 

Toàn Nhâm, pháp tự Vi Ý, pháp hiệu Quán Thông, nối pháp đời thứ 

37 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 4 pháp phái Chúc Thánh, kế thừa tổ sư 

Pháp Kiêm Minh Giác (1747-1830) làm trụ trì đời thứ 3 tổ đình 

Phước Lâm, thắp sáng rực rỡ ngọn đèn thiền dòng Lâm Tế. Đạo 

hạnh của ngài ảnh hưởng rất lớn đến các thế hệ tăng đồ của các tỉnh 

miền Trung. Hiện tại, đa phần sự truyền thừa của chư tăng dòng 

Lâm Tế Chúc Thánh tại Quảng Nam đều là hậu duệ của ngài. Tuy 

nhiên, tư liệu viết về ngài rất hiếm hoi và sơ sài. Duy nhất chỉ trong 

một văn bản của trụ trì đời thứ sáu chùa Phước Lâm là đại sư Phổ 

Minh, chỉ viết ngắn gọn về sinh quán, niên đại sinh và tịch chứ 

không ghi lại hành trạng của ngài. 

 

Tổ đình Phước Lâm,  
nơi thiền sư Toàn Nhâm Quán Thông (1798-1883) trụ trì 

Ảnh Như Tịnh 

                                                 
2 Đăng trên Tập san Suối Nguồn số 3 & 4, NXB Tổng hợp TP.Hồ Chí Minh, 2012 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 19 

May thay, vào năm 2010, trong một lần sưu tầm tư liệu tại tổ 

đình Long Tuyền, Hội An, chúng tôi bắt gặp được tập tư liệu chữ 

Hán do danh nho Đặng Huy Trứ viết về ngài. 

Tập tư liệu được Đặng Huy Trứ viết vào tháng giêng năm Tự 

Đức thứ 27, Giáp Tuất (1874), trước khi ông mất 7 tháng, vào ngày 

mồng 7 tháng 8 cùng năm. Tư liệu gồm 3 tờ giấy bổi kích cỡ 16cm 

x 30cm được đóng lại với nhau bằng sợi chỉ giấy bổi. 3 tờ sáu mặt, 

mỗi mặt gồm có 7 dòng, mỗi dòng chữ viết nhiều ít tùy theo nội 

dung. Riêng mặt thứ 6 thì chỉ ghi 6 chữ kết thúc nội dung văn bản. 
 

  

 

 



20 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

  

  

Toàn bộ nội dung bức thư của Đặng Huy Trứ gởi thiền sư Quán Thông 

Ảnh Như Tịnh 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 21 

Nguyên văn như sau: 

夫 佛 之 爲 教 , 援 有 漏 之 身 , 超 無 量 之 刼 , 開 善 誘 之 門 

, 施 方 便 之 力 , 以 戒 律 爲 教 文 , 以 禪 定 爲 眞 守 , 極 苦 海 之 沉 

溺 , 救 火 宅 之 焚 燒 . 天 上 天 下 與 儒 道 鼎 立 而 三 者 也 . 佛 之 

弟 子 爲 上 人 . 自 非 内 有 德 智 , 外 有 勝 行 , 在 人 之 上 者 , 何 以 

當 之 . 是 故 傳 燈 繼 燈 , 非 得 其 人 不 可 . 佛 子 , 舊 治 属 廣 南 省 

, 奠 盤 府 , 延 福 縣 , 五 行 山 三 台 官 寺 住 持 貫 通 和 尚 阮 上 人 

, 我 臨 濟 正 宗 也 . 平 定 省 , 安 仁 府 , 綏 遠 縣 , 安 義 總 , 清 廉 

村 人 也 . 前 者 福 林 寺 亦 延 福 一 名 藍 也 , 有 明 覺 和 尚 在 此 修 

行 , 弟 子 信 善 從 者 雲 集 . 上 人 慕 之 投 爲 弟 子 , 苦 勵 工 夫 , 既 

得 眞 鉢 , 辞 歸 平 定 入 十 塔 寺 居 焉 , 未 幾 明 覺 和 尚 西 歸 . 

我 仁 廟 嗣 服 之 十 三 年 壬 辰 , 福 林 寺 眾 以 繼 灯 難 其 人 , 

懇 請 上 人 主 其 寺 , 眾 以 事 先 和 尚 之 禮 事 之 . 盖 其 苦 行 眞 修 

爲 眾 所 推 服 者 素 矣 . 

乙 未 中 元 , 春 官 奉 旨 啟 設 普 度 幽 明 水 陸 道 塲 大 齋 壇 , 

有 選 僧 之 命 . 上 人 與 焉 , 欽 蒙 恩 賜 度 牒 一 , 戒 刀 一 , 仍 充 福 

林 寺 住 持 . 谮 確 書 云 : 住 者 , 安 心 覺 海 , 永 息 攀 緣 . 持 者 , 

把 持 萬 行 , 無 漏 無 失 . 上 人 當 不 負 恩 命 矣 . 廼 於 戊 戌 之 吉 

增 修 祝 聖 寺 , 廢 者 興 焉 . 

丁 未 , 富 安 , 平 定 , 廣 義 諸 省 山 僧 , 會 開 大 戒 壇 進 爲 貫 

通 和 尚 . 

我 皇 上 嗣 德 二 年 己 酉 , 疫 大 作 . 上 人 發 願 于 會 安 大 占 

設 水 陸 大 齋 壇 一 七 日 夜 , 募 緣 請 僧 二 帖 皆 出 佛 子 予 . 法 事 

圓 成 , 復 歸 平 定 建 报 恩 寺 , 纔 十 餘 年 闡 揚 梵 教 , 不 一 而 足.  

壬 戌 , 奉 旨 補 充 三 台 寺 主 教 . 九 重 光 顧 , 佛 法 增 輝 , 亦 

上 人 之 德 智 勝 行 有 以 囬 日 月 之 照 也 . 從 此 帝 道 遐 昌 , 而 上 



22 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

人 亦 豋 無 量 壽 , 則 開 覺 渡 迷 , 豈 獨 造 寺 修 齋 一 二 事 而 , 天 

恩 憂 渥 , 爲 日 且 猶 長 矣 .  

佛 子 , 自 襁 褓 二 嚴 以 難 養 故 , 皈 于 三 寶 發 解 後 , 遊 學 

廣 南 得 見 上 人 者 屡 日 久 見 親 , 繼 而 試 政 又 繼 而 來 宣 . 與 上 

人 相 朝 夕 , 而 化 焉 幾 不 知 上 人 之 爲 眞 而 . 佛 子 之 爲 俗 矣 . 

眞 眞 俗 俗 , 總 是 空 也 , 年 週 而 別 . 佛 子 風 塵 勞 頓 幾 , 不 自 存 

而 上 人 仍 然 禪 灯 也 , 公 事 之 暇 回 掇 數 語 爲 上 人 贈 . 

天 運 嗣 德 萬 萬 年 之 二 十 七 孟 春 . 

南 無 佛 歡 喜 日 , 原 南 布 政 使 改 派 平 凖 今 充 三 宣 軍 次 

商 辦 軍 務 .丁 未 科 解 元 ,臨 濟 正 尊 皈 依 弟 子 鄧 輝 著 法 名 海 

德 盥 書 . 

于 河 内 今 覺 庵 . 

Phiên âm: 

Phù Phật chi vi giáo, viên hữu lậu chi thân, siêu vô lượng chi 

kiếp, khai thiện dụ chi môn, thi phương tiện chi lực, dĩ giới luật vi 

giáo văn, dĩ thiền định vi chân thủ, cực khổ hải chi trầm nịch, cứu 

hỏa trạch chi phần thiêu. Thiên thượng thiên hạ dữ Nho Đạo đỉnh 

lập nhi tam giả dã. Phật chi đệ tử vi Thượng nhân. Tự phi nội hữu 

đức trí, ngoại hữu thắng hạnh, tại nhân chi thượng giả, hà dĩ đương 

chi. Thị cố, truyền đăng kế đăng, phi đắc kỳ nhân bất khả. Phật tử, 

cựu trị thuộc Quảng Nam tỉnh, Điện Bàn phủ, Diên Phước huyện, 

Ngũ Hành Sơn Tam Thai quan tự trú trì Quán Thông Hòa thượng 

Nguyễn Thượng nhân, ngã Lâm Tế chánh tông dã. Bình Định tỉnh, 

An Nhơn phủ, Tuy Viễn huyện, An Nghĩa tổng, Thanh Liêm thôn 

nhân dã. Tiền giả Phước Lâm tự, diệc Diên Phước nhất danh lam 

dã, hữu Minh Giác Hòa thượng tại thử tu hành, đệ tử tín thiện tòng 

giả vân tập. Thượng nhân mộ chi đầu vi đệ tử, khổ lệ công phu, ký 

đắc chân bát, từ quy Bình Định, nhập Thập Tháp tự cư yên, vị kỷ, 

Minh Giác Hòa thượng tây quy. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 23 

Ngã Nhân miếu tự phục thập tam niên Nhâm Thìn, Phước Lâm 

tự chúng dĩ kế đăng nan, kỳ nhân khẩn thỉnh Thượng nhân chủ kỳ 

tự, chúng dĩ sự tiên Hòa thượng chi lễ sự chi. Cái kỳ khổ hạnh chân 

tu vị chúng sở suy phục giả tố hỹ.  

Ất Mùi trung nguyên, xuân quan phụng chỉ khải thiết Phổ độ 

U minh Thủy lục đạo tràng Đại trai đàn, hữu tuyển tăng chi mệnh. 

Thượng nhân dữ yên, khâm mông ân tứ độ điệp nhất, giới đao nhất, 

nhưng sung Phước Lâm tự trú trì. Tiếm xác thư vân: trụ giả, an tâm 

giác hải, vĩnh tức phan duyên. Trì giả, bả trì vạn hạnh, vô lậu vô 

thất. Thượng nhân đương bất phụ ân mệnh hỹ. Nãi ư Mậu Tuất chi 

cát, tăng tu Chúc Thánh tự, phát giả hưng yên.  

Đinh Mùi, Phú Yên, Bình Định, Quảng Ngãi chư tỉnh sơn tăng, 

hội khai Đại giới đàn, tiến vi Quán Thông Hòa thượng. 

Ngã hoàng thượng Tự Đức nhị niên Kỷ Dậu, dịch đại tác. 

Thượng nhân phát nguyện vu Hội An Đại Chiêm thiết Thủy lục Đại 

trai đàn nhất thất nhật dạ. Mộ duyên thỉnh tăng nhị thiếp giai xuất 

Phật tử dư. Pháp sự viên thành, phục quy Bình Định kiến Báo Ân 

tự, tài thập dư niên xiển dương Phạm giáo, bất nhất nhi túc.  

Nhâm Tuất, phụng chỉ bổ sung Tam Thai tự chủ giáo. Cửu 

trùng quang cố, Phật pháp tăng huy, diệc Thượng nhân chi đức trí 

thắng hạnh, hữu dĩ hồi nhật nguyệt chi chiếu dã. Tùng thử, đế đạo 

hà xương, nhi Thượng nhân diệc đăng vô lượng thọ, tắc khai giác 

độ mê, khởi độc tạo tự tu trai nhất nhị sự nhi, thiên ân ưu ác, vi nhật 

thả do trường hỹ.  

Phật tử, tự cưỡng bảo nhị nghiêm dĩ nan dưỡng cố. Quy vu 

Tam bảo phát giải hậu, du học Quảng Nam đắc kiến Thượng nhân 

giả lũ nhật cửu kiến thân, kế nhi thí chính hựu kế nhi lai tuyên. Dữ 

Thượng nhân tương triêu tịch, cửu nhi hóa yên kỷ bất tri Thượng 

nhân chi vi chân nhi. Phật tử chi vi tục hỹ. Chân chân tục tục, tổng 

thị không dã, niên chu nhi biệt. Phật tử phong trần lao đốn kỷ, bất 



24 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

tự tồn nhi Thượng nhân nhưng nhiên Thiền đăng dã, công sự chi hạ 

hồi xuyết sổ ngữ vi Thượng nhân tặng. 

Thiên vận Tự Đức vạn vạn niên chi nhị thập thất, Mạnh xuân. 

Nam mô Phật Hoan Hỷ nhật, nguyên Quảng Nam Bố chánh 

sứ cải phái Bình chuẩn kim sung Tam tuyên quân thứ Thương biện 

quân vụ. Đinh Mùi khoa giải nguyên, Lâm Tế chánh tôn quy y đệ tử 

Đặng Huy Trứ pháp danh Hải Đức quán thư. 

Vu Hà Nội Kim Giác am. 

Dịch nghĩa: 

"Ôi! Phật lập giáo pháp, cốt cứu thân hữu lậu vượt qua vô 

lượng kiếp trầm luân, mở pháp môn giáo hóa khéo léo, bày năng 

lực phương tiện quyền xảo, lấy giới luật để trau dồi oai nghi tế hạnh, 

dùng thiền định để chứng đắc chơn tâm bản tánh, vớt kẻ trầm luân 

trong biển khổ, cứu người chết cháy nơi nhà lửa. Trong trời đất này, 

nhà Phật với Khổng, Lão lập thành thế ba chân. Đệ tử Phật là 

Thượng nhân đây, nếu chẳng phải là người trong đủ đức trí, ngoài 

đầy thắng hạnh, thì làm sao đảm đương nổi vị trí cao thượng của 

nhân loại đó! Thế nên, việc truyền thừa mạng mạch, nếu không gặp 

được người như thế thì không thể truyền. 

Đệ tử trước đây trấn nhậm tỉnh Quảng Nam. Lúc đó chùa quan 

Tam Thai, Ngũ Hành Sơn, huyện Diên Phước, phủ Điện Bàn có hòa 

thượng Quán Thông- Thượng nhân họ Nguyễn, vốn dòng Lâm Tế 

chánh tông ta, đang trụ trì. Thượng nhân vốn là người thôn Thanh 

Liêm, tổng An Nghĩa, huyện Tuy Viễn, phủ An Nhơn, tỉnh Bình Định. 

Trước đây, chùa Phước Lâm, cũng là danh lam của huyện Diên 

Phước, có hòa thượng Minh Giác ở đó tu hành, thiện nam tín nữ quy 

tụ rất nhiều. Thượng nhân mến đức của ngài nên xin làm đệ tử, cần 

khổ tu hành. Sau khi được truyền y bát, Thượng nhân xin về ở chùa 

Thập Tháp tại Bình Định. Sau đó không bao lâu thì hòa thượng 

Minh Giác viên tịch. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 25 

Minh Mạng năm thứ 

13, Nhâm Thìn (1832) do 

tìm người thừa kế không 

được nên tăng chúng chùa 

Phước Lâm khẩn thỉnh 

Thượng nhân trụ trì, và lấy 

lễ thầy trò của hòa thượng 

trước đây mà thờ ngài. 

Chính vì sự khổ hạnh chân 

tu của Thượng nhân, nên 

trước nay vốn được tăng 

chúng kính phục. 

Trung nguyên năm 

Ất Mùi (1835), quan kinh 

thành phụng ý chỉ mở đại 

trai đàn thủy lục phổ độ u 

minh, có lệnh vua tuyển 

lựa tăng, Thượng nhân 

được mời tham dự, được 

vua ban một giới đao, một 

độ điệp, và vẫn tiếp tục 

đảm nhiệm trụ trì chùa 

Phước Lâm. Trong Tiềm 

xác loại thư ghi: "Trụ là đặt tâm trong biển giác, dứt hẳn phan 

duyên. Trì là giữ gìn muôn hạnh, không để sơ suất." Thượng nhân 

quả không phụ thánh ân. Đến này lành năm Mậu Tuất (1838), tu 

sửa chùa Chúc Thánh, khiến nơi hoang tàn đổ nát thành điện đường 

trang nghiêm. 

Năm Đinh Mùi (1847), chư sơn các tỉnh Phú Yên, Bình Định, 

Quảng Ngãi cùng mở giới đàn, tôn phong Thượng nhân làm hòa 

thượng đàn đầu. 

Long vị thiền sư  
Toàn Nhâm Quán Thông  

tại tổ đình Phước Lâm, Hội An 

Ảnh Như Tịnh 



26 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Vào niên hiệu Tự Đức thứ 2, năm Kỷ Dậu (1849), bệnh dịch 

lan tràn, Thượng nhân phát nguyện mở trai đàn thủy lục 7 ngày đêm 

tại Đại Chiêm, Hội An. Hai thiệp quyên góp hóa duyên và thỉnh 

tăng đều do đệ tử soạn viết. Pháp sự viên thành, Thượng nhân về lại 

Bình Định xây chùa Báo Ân, mới hơn 10 năm, mở mang chùa viện, 

giáo hóa đồ chúng, làm nhiều Phật sự. 

Năm Nhâm Tuất (1862), Thượng nhân phụng chỉ đảm nhiệm 

trụ trì chùa Tam Thai. 

Ân vua tỏa chiếu, Phật pháp huy hoàng, cũng là nhờ đức trí 

thắng hạnh của Thượng nhân tỏ hơn vầng nhật nguyệt. Từ đây, đạo 

trị nước của vua hưng thịnh vững bền, đức hóa chúng của Thượng 

nhân ngày thêm tỏ rạng, thì việc khai nguồn giác độ kẻ mê không 

chỉ một hai việc dựng chùa lập đàn. Ân vua thấm nhuần, sáng ngời 

mãi mãi. 

Phật tử từ thuở lọt lòng, vì song đường sợ khó nuôi nên sớm 

cho quy y Tam bảo. Sáu lớn khôn mới cho ra Quảng Nam học hành. 

Nhờ vậy mà có phước duyên diện kiến Thượng nhân, lâu ngày thân 

thiết, rồi thì Phật tử đi thi, rồi thì đỗ đạt. Sớm hôm được gần gũi 

Thượng nhân, dần dần được chuyển hóa, dường như không còn ranh 

giới phân biệt giữa Thượng nhân là bậc chân tu thạc đức, còn Phật 

tử là kẻ tục gia. Chân chân tục tục thảy đều rổng rang. Thầy trò thân 

tình tròn một năm thì cách biệt. Từ đó, Phật tử bị hồng trần vùi dập 

tưởng chừng không đứng lên nổi, nhưng Thượng nhân vẫn vững 

bước nối rạng đèn thiền. 

Nhân lúc công sự nhàn rỗi, đệ tử mạo muội góp nhặt đôi lời 

kính về Thượng nhân. 

Nam mô ngày Phật hoan hỷ, tháng Giêng (Giáp Tuất-1874), 

Tự Đức năm thứ 27. 

Đệ tử tên Đặng Huy Trứ, quy y Lâm Tế Chánh Tông pháp 

danh Hải Đức, Giải nguyên khoa thi Đinh Mùi (1847), nguyên Bố 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 27 

chánh sứ Quảng Nam, cải phái Bình Chuẩn, nay đảm nhiệm chức 

Tam tuyên quân thứ, thương biện quân vụ, kính cẩn viết. 

Am Kim Giác, Hà Nội 

   (Đồng Ngộ dịch) 

Qua tư liệu này, tuy chưa toát hết hành trạng của thiền sư Quán 

Thông nhưng phần nào cho chúng ta hiểu được sự nghiệp hoằng 

pháp của ngài với một số điểm căn bản như sau: 

- Thiền sư là người cần tu khổ hạnh. Phạm hạnh của Ngài được 

đồng môn huynh đệ tôn kính như bậc thầy của mình. 

- Trong phú chúc của tổ Minh Giác có cử thiền sư Toàn Định 

Bảo Tạng (1789-1842) làm đô tự chùa Phước Lâm vào ngày 24 

tháng 2 năm Canh Dần (1830) trước khi tổ viên tịch 8 tháng thì 

không có điểm chỉ của ngài Quán Thông. Đáng lý ra thì ngài Bảo 

Tạng kế thừa trụ trì chùa Phước Lâm, nhưng trước đó ngài về trùng 

tu và trụ trì chùa Thắng Quang tại quê nhà (nay thuộc huyện Hoài 

Nhơn, tỉnh Bình Định). Vì thế, môn hạ Phước Lâm mời vào Thập 

Tháp mời ngài Quán Thông về kế vị trụ trì chùa Phước Lâm vào 

năm Nhâm Thìn (1832), sau khi mãn tang bổn sư là hòa thượng 

Minh Giác. Chi tiết này trong văn bản đã giải tỏa những thắc mắc 

từ trước đến nay về nguyên nhân trong tờ phú chúc của tổ Minh 

Giác không có sự điểm chỉ của tổ Quán Thông. 

- Ngoài việc kế thừa trụ trì chùa Phước Lâm, ngài còn được 

thỉnh làm trụ trì tổ đình Chúc Thánh và đã trùng tu chùa này vào 

năm Mậu Tuất (1838). Đồng thời ngài còn về quê nhà tại Bình Định 

khai sơn chùa Báo Ân (1) và trụ tại đây gần 10 năm để giáo hóa đồ 

chúng. Ân đức của ngài tỏa khắp các tỉnh miền Trung nên chư sơn 

các tỉnh Nam, Ngãi, Bình, Phú đã khai giới đàn tại chùa Chúc Thánh 

vào năm Đinh Mùi (1847) và khẩn thỉnh ngài lên ngôi vị đàn đầu 

hòa thượng để đàn hậu học được thấm nhuần giới pháp. 



28 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Ngoài việc tiếp tăng độ chúng, kiến tạo già lam, sùng hưng 

chốn tổ, ngài còn chăm lo đến cuộc sống của nhân dân. Đại để như 

khi nào có dịch bệnh thiên tai thì ngài lập đàn cầu đảo để mọi người 

được yên ổn. Ngài còn tham dự các pháp sự do triều đình tổ chức 

để cầu nguyện mưa hòa gió thuận, quốc thái dân an. 

- Đạo hạnh và học vấn 

của ngài khiến cho các vị 

danh nho quan lại đương thời 

kính mến nể vì. Điều này 

được thể hiện qua văn bản với 

chính thủ bút của Đặng Huy 

Trứ (1825-1874), một danh 

thần triều Tự Đức từng làm 

Bố chánh sứ Quảng Nam năm 

1864. Danh thần họ Đặng đã 

hết lòng ca ngợi ngài với danh 

xưng "Thượng nhân", còn 

mình khiêm cung xưng là 

"Phật tử". 

Tóm lại, với tư liệu này, 

chúng ta hiểu rõ hơn phần nào 

về cuộc đời và hành trạng của 

thiền sư Toàn Nhâm-Quán 

Thông, một bậc danh tăng của thiền phái Chúc Thánh tại tỉnh Quảng 

Nam. Đồng thời, thấy được tầm ảnh hưởng đạo đức của ngài đến 

các tầng lớp nhân dân đương thời, đặc biệt là giới quan lại trí thức 

mà cụ thể là mối quan hệ của ngài với danh nho Đặng Huy Trứ, 

nguyên Bố chánh sứ Quảng Nam triều Tự Đức.  

Mong rằng, trong tương lai, chúng ta còn tìm thêm được nhiều 

tư liệu về Ngài để đàn hậu học được rõ tường đạo hạnh của một bậc 

danh tăng. 

Danh nho Đặng Huy Trứ, người 
chấp bút viết bức thư gởi thiền sư 

Quán Thông 

Ảnh Internet 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 29 

Chú thích: 

[1]. Trong lần nghiên cứu điền dã tại Bình Định tháng 3 năm 2011, chúng tôi có tìm 

được điệp quy y của hòa thượng Chơn Giám-Trí Hải (HT.Bích Liên) cấp cho đệ 

tử Như Ái (tức sư bà Tịnh Viên, trụ trì chùa Hương Quang, Tuy Phước) vào ngày 

13 tháng 7 năm Đinh Mão (1927). Bản điệp văn này được dập từ bản khắc gỗ 

của chùa Báo Ân, góc cuối bên phải bản điệp có ghi dòng chữ: "Báo Ân tự trụ trì 

Quán Thông hòa thượng, Giáp Dần niên lục nguyệt sóc nhật". Nghĩa là: Hòa 

thượng Quán Thông trụ trì chùa Báo Ân khắc bản điệp này vào ngày mồng 1 

tháng 6 năm Giáp Dần (1854). Tuy nhiên, chúng tôi đã nhiều lần hỏi thăm chư 

tôn đức tại Bình Định về gốc tích ngôi chùa Báo Ân này, nhưng phần lớn các 

ngài đều không rõ. Thật là đáng tiếc... 

 

 

 

 

 

 

  



30 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

SỬ LIỆU MỚI VỀ  

PHÁP SƯ TOÀN NHẬT QUANG ĐÀI3 
 

Pháp sư Toàn Nhật Quang Đài (1757-1834) là đệ tử đắc pháp 

của thiền sư Pháp Chuyên Diệu Nghiêm (1726-1798), thuộc đời 

37 dòng Lâm Tế, thế hệ thứ 4 pháp phái Chúc Thánh. Ngài là một 

pháp sư uyên thâm Phật pháp, là một tác gia lớn của nền văn học 

Việt Nam nói chung và văn học Phật giáo nói riêng đầu thế kỷ 19. 

Những tác phẩm của pháp sư để lại đã góp phần rất lớn vào sự phát 

triển của nền văn học chữ Nôm của nước nhà. Tuy nhiên, từ trước 

đến nay chúng ta hoàn toàn không rõ về hành trạng của ngài. Duy 

nhất từ long vị thờ tại chùa Phổ Quang, thôn Phổ Trạch, xã Phước 

Thuận, huyện Tuy Phước, chúng ta chỉ xác định được niên đại sinh 

và tịch của ngài. Mới đây, chúng tôi được Trung tâm Dịch thuật 

Hán Nôm Huệ Quang cung cấp cho bản văn Phật môn pháp yếu 

tập do tổ Pháp Chuyên Diệu Nghiêm soạn và pháp sư Toàn Nhật 

Quang Đài biên tập lại. Trong bài tựa của cuốn sách, pháp sư đã 

ghi lại rất rõ những việc trong cuộc đời của mình để răn dạy hàng 

môn đệ tinh tấn tu hành. 

Hiện tại có hai văn bản Phật môn pháp sự yếu tập được chép 

tay. Một bản ghi lạc khoản chép vào năm Bính Tý (1) nhưng không 

để tên người chép. Một bản được thiền sư Minh Quang Bảo Châu 

chùa Quy Sơn chép vào ngày 15 tháng 5 năm Canh Tuất (1910), 

Duy Tân năm thứ 4. Ở đây, chúng tôi sử dụng bài tựa trong bản 

Bính Tý (BBT) để cung lục lại hành trạng của ngài và bản Canh 

Tuất (BCT) dùng để tham cứu bổ khuyết. 

Bản Bính Tý được viết trên giấy bổi với khổ 16x19 cm, tổng 

cộng 55 tờ chép 2 mặt, mỗi trang gồm 10 dòng chữ dài ngắn tùy 

theo đoạn văn. Phần tự thuật tiểu truyện pháp sư Toàn Nhật Quang 

Đài được chép từ trang thứ 3 đến trang 9 của văn bản. 

                                                 
3 Đăng trên Tập san Suối Nguồn số 14, NXB Tổng hợp TP.Hồ Chí Minh, 2014 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 31 

 

 



32 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

 

 

Toàn bộ nội dung Lời tự thuật của pháp sư Toàn Nhật Quang Đài  
trong cuốn Phật Môn Pháp Sự 

Ảnh Tư liệu trung tâm Hán Nôm Huệ Quang 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 33 

Phiên âm: 

Tự tự chung thân tâm sự bổn mạt giới tối môn đệ tử  

y thuyết tu hành 

Dư sanh vu Đinh Sửu niên thập nhất nguyệt nhị thập bát nhật 

Tỵ thời. Phụ Nguyễn tánh, mẫu Lê thị. Niên chí cửu tuế, thừa cảm 

song thân tứ nhập học đường, tài nhị niên gian, huyên từ quyên 

quán. Đãi thập thất tuế thời, Quý Tỵ niên dã, binh qua hốt khởi, thân 

phụ bị kỳ hiếp tùng, ứng cư quân ngũ. Dư thời y thác tại ngoại tổ 

chi gia. Quyết ngoại tổ thượng Bảo hạ Sơn, mỗi nhật thần hôn 

thường tụng kinh lễ Phật. Dư nãi ký đắc A Di Đà kinh, đãn tri kỳ 

văn tự âm thanh, nhi bất hiểu nghĩa lý. Thâm mông ngoại tổ thỉnh 

sư giáo huấn, tập độc sử thư, nhiên vị tri lý thú chi thâm, đặc sảo 

hiệu ngôn từ chi thiển.  

Ư nhị cửu tuế thời, mộng kiến nhất lão ông trì nhất chỉ thọ dư. 

Kỳ trung kiến tự lưỡng hàng, vân: Hầu thiên hạ thanh bình, tắc xuất 

vu đông giao ngoại. Mộng kiến vi thử, điểm chí vu hoài.  

Đáo nhị thập nhị tuế, Mậu Tuất niên dã, thành thân phối ngẫu, 

tùng sự nông tang. Mậu Tuất niên, hủy tàn Phật pháp. Dư nhất nhật 

dữ chúng nhân ngộ nhất phế tự, ngạch viết Phước Hưng, toại nhập 

yên, kiến nhất quyển kinh ư án hạ địa thượng, tầm thủ khải chi, nãi 

Bảo đàn kinh dã. Nhân nhàn hạ nhật khán chi, diệc thô giải kỳ nghĩa 

lý, vị thức kỳ yếu diệu trung. Nhiên kiến kinh trung kệ vân: 

Sanh lai tọa bất ngọa,  

Tử khứ ngọa bất tọa. 

Nguyên thị xú cốt đầu,  

Hà vi lập công quá.  

Ngẫu nhiên thiểu tỉnh, đãn tại trần trung, mê đa giác thiểu.  

Tha đà dĩ nhị thập cửu tuế, bị lịch tân toan, nhiên thả canh thả 

học, ôn cố tri tân, chí vu vận thủy ban sài doanh chư sự vụ, diệc tất 

lưu tâm Nho nghiệp. Ám niệm học ưu đăng sĩ chi ngôn, toại phao 



34 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

tế vụ, quyết chí bần nạp tầm sư, hạnh chung đăng hỏa chi công, thứ 

miễn bán đồ tự khí. Ký kỳ lập thân dương danh dĩ hiển phụ mẫu, 

thiểu thù sanh dục chi ân, đồ báo cù lao chi đức. Khởi kỳ nhân 

nguyện như thử, thiên lý vị nhiên, thúc triêm hoạn bệnh nhị niên, y 

dược phất dũ. 

Ư Đinh Mùi niên, ngô dĩ tam thập nhất hỷ. Ư tứ nguyệt Phật 

đản nhật, quy đầu Tào Động chánh tông Viên Quang đường thượng 

húy thượng Đạo hạ Giác bổn sư, thọ Ưu bà tắc giới. Mông sư truyền 

giáo, trì tụng Đại bi thần chú, kiêm tưởng niệm Quán Âm bồ tát 

danh hiệu, kỳ bệnh an thuyên. Dư phụng giáo mỗi dạ trì tụng tưởng 

niệm, chí đệ thất dạ Tý thời, ư tẩm sàng gian, văn hữu thanh viết: 

“Bệnh hà bất sái?”. Dư ngưỡng diện thị chi, nãi đổ thánh dung tướng 

hảo đoan nghiêm, uyển như Quán Âm họa tượng, lập tại sàng đầu, 

tả chưởng chấp nhất trà trản, hữu thủ điểm nhập, đàn chỉ tam hạ, 

thủy lạc ngô thân, thanh lương khiết tịnh, tâm kham hoan hỷ. Ám 

niệm sở cầu như ý, cử thanh xưng bồ tát danh. Cập giác thời phương 

tri thị mộng. Thử hậu bất dược nhi bệnh thuyên dũ, toại tín đại sĩ 

cứu khổ bất vu, nhi Phật pháp vưu linh ứng dã. 

Mậu Thân niên, dư dữ đồng học sổ nhân, lai yết Lâm Tế Chánh 

tông Từ Quang đường thượng Diệu Nghiêm hòa thượng. Thần hòa 

thượng lệnh tố thi dĩ quán kỳ chí. Ngô bối phụng mệnh, các trình 

nhất thủ. Hòa thượng sẩn chi. Tha nhật ngã thảo gia huynh nhất 

quán phụng cúng. Thời hòa thượng xuất ngoại, ngô tả từ cung trần 

tâm sự, từ nội khất cầu khai thị. Pha ngôn tiền lai lễ vật thủ biện 

toàn vô đẳng tự, giao hứa thị giả. Nhiên nhi hòa thượng bất thọ, 

nhưng hòa nguyên vận tứ thi nhị thủ. Thi viết: 

Thế gian phiền não bội thiên sầu, 

Sanh tử hà năng xuất liễu đầu. 

Phú quý hoàng lương hưu tưởng niệm, 

Công danh hồ điệp mạc truy cầu. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 35 

Ly trần nguyện báo từ thân đạo, 

Để sự nhậm thùy bỉ lậu du. 

Thệ đắc tảo thành vô thượng trí, 

Tự tha đồng lạc khử Diêm Phù. 

 

Bán diện tao nhân khởi muội sầu, 

Toàn vô nhị tự đích tâm đầu. 

Hư ngôn bất động hà năng tín, 

Trần địa hữu hình khả biệt cầu. 

Chích lý cố hương tu toản lộ, 

Cơ tiền hoàn tặng điểm hung du. 

Vạn ban đẩu tẩu thân biên mộng, 

Sự lý giai như xuất thế phù. 

Tự thử vãng lai nhật hữu sở ích, tự hận võng trần vưu kiên, 

huệ đao bất lợi. Cố vị đắc thân chá phụng thừa, nhẫm nhiễm nhân 

gian vị nhàn sát tố, đãn đoạn chư nhục, do đạm ngư hà. Trú tắc huấn 

hối đồng mông, bán dạ nhất phiên lễ tụng. 

Tân Hợi niên lạp nguyệt, ngẫu duyệt Quy nguyên trực chỉ, chí 

‘Phổ Am tổ sư giới sát văn’ vân: “Noãn thai thấp hóa, phi tẩu trùng 

ngư, giai vị lai chư Phật chi lưu, hoặc quá khứ đa sanh phụ mẫu”, 

toại áo nhiên tỉnh ngộ tàm quý. Thời tuế tương chung, nguyện tự 

Nguyên đán nhật dĩ hậu, thệ chí trường trai. Cẩn nhị nhật gian, phúc 

trung trướng bệnh, đại tiện loại số, toàn thị thanh thủy, lễ tụng bất 

đắc. Điểm niệm Quán Âm, nãi chí thất nhật dạ phân, mộng kiến 

ngoại tổ trì chỉ nhất tập, hoán ngã tục danh, thủ thọ khẩu ngôn: “Thử 

thị Đại bi thần chú, nhữ tu thục độc”. Ngã lưỡng thủ bổng chi, ứng 

thanh viết duy, nhi giác khởi. Đãi minh nhật, nhị cánh đại cổn. Tự 

hậu tấn thực, tiệm giác khinh an. 



36 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Giáp Dần niên, quyết chí 

xuất gia, đảnh lễ bổn sư, trùng 

cầu độ phái. Trụ Viên Quang tự, 

thị ngoại tổ sở tạo. 

Đinh Tỵ niên, kinh xoa 

khứ thế, thứ niên hạnh phùng Từ 

Quang hòa thượng trùng khai 

giới đàn, dư liên tấn tam đàn giới 

phẩm, hậu mông hòa thượng thọ 

ký phú pháp. Vị cơ nhi hòa 

thượng Tây quy. 

Nhâm Tuất niên, hoàng 

vương thâu phục thổ vũ, bình 

định phong cương. Chí Giáp Tý 

niên, đại chúng thỉnh dư đăng 

đàn thuyết pháp, bất đắc dĩ tùng 

chi. Đãn y kinh giải nghĩa, nhi 

tông thuyết nan thông. Cẩn lục 

niên dư, ám giác thân tâm bì quyện, thâm ưu sanh tử đại sự, cánh từ 

pháp tịch, độc trụ tĩnh đường, chuyên nhất thư tả thọ trì độc tụng. 

Cánh hà, tổ đường pháp huynh thủ tọa đại đức, thọ dĩ Phật 

môn pháp sự yếu tập. Nhật dạ ngoạn độc, kiến tập trung sở thuật 

Phật tổ thành ngôn, sơ tự thủy xuất gia tu luyện quán tưởng, nãi chí 

ứng thế độ nhân, các hữu thứ đệ bổn mạt, điều nhiên minh bạch, tu 

hành diệu quyết, thành Phật tác tổ mạc việt ư tư. Ngã vu số niên 

tiền, tuy duyệt kinh luật, kiêm chi giảng thuyết, nhi bổn phận sự vị 

đại phát minh. Hạnh đắc tư bổn, y pháp tu hành, như ám ngộ đăng, 

tiệm khai huệ tánh.  

Nguyên bổn cộng hữu thập quyển, kim niệm hậu học thức 

thiển nan kham, cánh đương mạt pháp độn căn, yểm phồn hỷ lược, 

thị dĩ thái chích sổ chương, tối thiết yếu pháp, biệt vi nhất bổn dĩ 

Giao vị thiền sư Toàn Nhật Quang  
Đài thờ tại chùa Liên Trì,  

thành phố Phan Thiết,  
tỉnh Bình Thuận 

Ảnh Như Tịnh 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 37 

tiện đệ tử, tập học tu hành. Thảng dục bị lãm, đương duyệt toàn thư. 

Phàm yếu nhất sanh thủ biện, siêu thoát luân hồi giả, bất khả ngộ 

mục tiện hưu, nghi tận tâm lực ư thị yên, cố nhưng vi tự. 

Tuế thứ Giáp Tuất niên trọng xuân kiết nhật, Viên Quang 

đường thượng sa môn Thích Toàn Nhật Quang Đài tự. 

Dịch nghĩa: 

Lời tựa tự thuật về cuộc đời mình để khuyên dạy  

hàng đệ tử tu hành 

Ta sinh vào giờ Tỵ ngày 28 tháng 11(2) năm Đinh Sửu (1757), 

cha họ Nguyễn, mẹ họ Lê. Năm lên 9 tuổi, ta được cha mẹ đưa đến 

trường để học, nhưng mới chừng hai năm thì mẹ qua đời. Cho đến 

năm Quý Tỵ (1773)(3), ta được 17 tuổi, cũng là khi chiến tranh bất 

ngờ xảy ra, cha bị bắt ép đi lính, xung vào quân ngũ. Từ đó ta đến 

nương nhờ nhà ông ngoại. Ngoại ta hiệu thượng Bảo hạ Sơn, mỗi 

ngày sáng tối ông đều tụng kinh lễ Phật. Nhờ đó ta nhớ được kinh 

A Di Đà, nhưng chỉ biết âm thanh văn tự mà không hiểu được nghĩa 

lý. May thay được ngoại mời thầy đến giảng dạy về sử thư; nhưng 

ta vẫn chưa hiểu được nghĩa lý uyên thâm, chỉ hiểu được chút ít về 

ngôn từ cạn cợt. 

Năm 18 tuổi, một đêm ta nằm mộng thấy một ông lão trao cho 

một tờ giấy, trong đó có hai hàng chữ viết rằng: “Về sau lúc thiên 

hạ thái bình, nên ra vùng ngoại thành phía đông”. Mộng thấy vậy, 

ta liền ghi nhớ mãi trong lòng. 

Đến năm 22 tuổi, ta lập gia thất và theo việc nhà nông. Năm 

Mậu Tuất (1778)(4), chiến tranh tàn phá luôn cả Phật giáo. Một hôm, 

ta cùng chúng bạn gặp một ngôi chùa đổ nát có bảng hiệu Phước 

Hưng, liền vào xem. Thấy một quyển kinh nằm trên mặt đất bên 

dưới án thờ, ta nhặt lấy, mở ra xem thì chính là quyển Bảo đàn kinh. 

Nhân những ngày rảnh rỗi ta đem kinh ra đọc, nhưng chỉ hiểu nghĩa 

lý giản đơn chứ chưa thấu được yếu chỉ thâm diệu của kinh. Khi 

đọc đến câu kệ:   



38 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Khi sống ngồi không nằm 

Khi chết nằm không ngồi 

Vốn là khúc xương thúi 

Làm sao lập công khóa.(5) 

Ta chợt có chút tỉnh ngộ, nhưng sống trong cõi trần lao này 

khiến người ta mê thì nhiều mà ngộ thì ít. 

Thời gian lần lữa trôi qua, ta đã 29 tuổi, nếm trải bao nhiêu 

gian khổ, vừa lo ruộng đồng vừa học, ôn cũ học mới, cho đến xách 

nước chẻ củi tất cả mọi việc ta đều chú tâm vào Nho học. Tự nghĩ 

nếu học thật tốt thì tất có ngày đỗ đạt, nên ta bỏ những việc nhỏ 

nhặt, dốc chí khổ cực tìm thầy, mong rằng có ngày sẽ lập được công 

danh, may ra không bỏ phế giữa đường. Ngõ hầu nên danh làm rạng 

rỡ cha mẹ, mong phần nào trả ân dưỡng dục, báo đức cù lao. Tuy 

ước nguyện như vậy nhưng lý trời không chìu lòng người, đột nhiên 

ta bị bệnh suốt hai năm, thuốc thang không khỏi. 

Năm Đinh Mùi (1787), ta được 31 tuổi. Tháng 4 ngày Phật 

đản sanh, ta quy y với hòa thượng thượng Đạo hạ Giác thuộc tông 

Tào Động tại chùa Viên Quang, thọ giới ưu bà tắc. Được thầy chỉ 

dạy trì tụng chú Đại bi và niệm danh hiệu bồ tát Quán Âm, cầu 

mong khỏi bệnh, ta vâng lời trì tụng tưởng niệm. Đến giờ Tý của 

đêm thứ 7, đang nằm trên giường, ta nghe có tiếng hỏi: “Sao bệnh 

không khỏi?”. Ngước mặt nhìn lên, ta thấy một vị thánh có tướng 

tốt trang nghiêm tựa như bức họa Quán Âm, đứng trên đầu giường 

ta. Tay trái của ngài bưng một chén trà, tay phải nhúng vào, rồi rảy 

xuống ba lần, nước rơi xuống thân khiến ta cảm thấy mát mẻ thanh 

tịnh, trong lòng vui mừng, thầm nghĩ điều nguyện cầu đã được như 

ý, nên ta liền xưng danh hiệu bồ tát. Khi tỉnh dậy mới biết là mộng, 

từ đó về sau ta không dùng đến thuốc thang mà bệnh dần dần khỏi 

hẳn, nên ra tin tưởng chuyện bồ tát cứu khổ là có thật, Phật pháp 

quả là rất linh diệu. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 39 

Năm Mậu Thân (1788), ta cùng các bạn học đến tham vấn hòa 

thượng Diệu Nghiêm thuộc tông Lâm Tế tại chùa Từ Quang. Hòa 

thượng bảo ta làm thơ để xem thử chí hướng như thế nào. Ta vâng 

lời làm một bài thơ trình lên, hòa thượng xem xong mỉm cười. Ngày 

khác, ta xin anh ta một quan tiền đến cúng dường, nhưng hòa thượng 

không có ở chùa. Ta mới viết một bài thơ kính cẩn bày tỏ tâm 

nguyện, nội dung mong cầu được hòa thượng khai thị. Vả lại, lễ vật 

trong xử sự xưa nay không gì bằng ngôn ngữ. Viết xong ta giao cho 

vị thị giả. Nhưng mà sau đó hòa thượng không nhận tiền dâng cúng 

của ta mà còn tặng lại cho ta hai bài thơ họa lại nguyên vần từ bài 

thơ của ta.  

Thơ rằng: 

Bài 1: 

Giấc mộng trăm năm lắm muộn phiền, 

Vòng tròn sống chết lúc nào yên 

Công danh giấc mộng thôi đừng tưởng 

Phú quý phù du chớ đảo điên 

Thoát tục nguyện đền ơn dưỡng dục 

Mặc ai rong ruỗi đắm trần duyên 

Mong tu sớm đắc vô sư trí 

Tất cả cùng vui thoát cõi triền. 

Cuộc mộng trăm năm lắm muộn phiền 

Sống chết làm sao thoát mối giềng 

Canh bạc giàu sang thôi tưởng tượng,  

Mộng vàng phú quý chớ huyên thuyên.  

Xuất thế nguyện báo song thân nghĩa, 

Rốt cuộc ai người tục lụy duyên. 

Thệ nguyện sớm tu thành chánh quả, 

Độ mình độ khắp cả nhân thiên. 



40 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Bài 2:  

Há để tao nhân úa nét hồng  

Lòng chừ rỗng lặng một miền không 

Lời ngoa không tướng sao tin tưởng 

Hạt bụi có hình há cậy trông 

Dép cỏ về quê chân nhẹ bước  

Tiền nông để lại thảnh thơi lòng 

Muôn duyên tô điểm bên trời mộng 

Sự lý dung thông thoát cõi hồng. 

Nửa mặt tao nhân há lại buồn 

Chỉ có lòng thôi một chữ không. 

Một lời dối trá đừng tin vội, 

Hạt bụi phù du há ngóng trông. 

Quảy dép về Tây là chánh lộ,  

Đồng xu dồn lại chấm được hồng. 

Muôn vàn chấp chới bên trời mộng, 

Sự lý in tuồng xuất cõi không.(6) 

Từ đó về sau, ta ngày càng được nhiều lợi lạc, chỉ tự hận lưới 

trần quá cứng, kiếm tuệ quá cùn, lại không được gần gũi bậc minh 

sư để học hỏi phụng thừa. Thời gian thấm thoát trôi qua, sống giữa 

chốn trần ai, ta vẫn chưa để tâm đến việc ăn chay, chỉ không ăn các 

loại thịt, còn tôm cá thì vẫn ăn. Ban ngày ta dạy trẻ con học, đêm 

khuya thì lần lượt lễ Phật tụng kinh. 

Tháng chạp năm Tân Hợi (1791), ta có duyên đọc Quy nguyên 

trực chỉ. Khi đọc đến đoạn viết về “Giới sát” của tổ sư Phổ Am: 

“Các loài sanh từ trứng, từ thai, sanh từ nơi ẩm thấp, và sanh từ biến 

hóa, các loài chim bay, thú chạy, trùng, cá… đều là chư Phật ở vị 

lai, hoặc là cha mẹ của ta trong nhiều đời nhiều kiếp”, ta hối hận 

tỉnh ngộ, lòng thấy hổ thẹn. Khi đó năm cũ cũng sắp khép lại, ta 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 41 

nguyện từ tết Nguyên đán về sau quyết chí ăn chay. Thế nhưng ăn 

chay mới được hai ngày, bụng ta bị trướng lên, đi đại tiện nhiều lần, 

chỉ toàn là nước trong, không sao lễ tụng. Ta bèn niệm danh hiệu 

bồ tát Quán Âm. Đến nửa đêm ngày thứ 7, ta mơ thấy ông ngoại 

cầm một tập sách, gọi tên tục của ta, trao tập sách và dặn: “Đây là 

chú Đại bi, con nên đọc tụng cho thuộc”. Ta đưa hai tay đón nhận 

và đáp: “Dạ”, rồi tỉnh giấc. Đến sáng hôm sau thì đại tiểu tiện đều 

ổn, từ đó về sau ăn uống từ từ cảm thấy rất nhẹ nhàng. 

Năm Giáp Dần (1794), ta quyết chí xuất gia, nên đến đảnh lễ 

thầy bổn sư, cầu thầy ban lại cho điệp phái, và ở tại chùa Viên 

Quang, nơi ông ngoại đã kiến tạo. 

Năm Đinh Tỵ (1797), người bạn đời của ta qua đời. Năm 

sau(7), duyên lành gặp hòa thượng Diệu Nghiêm chùa Từ Quang mở 

lại giới đàn, ta được thọ luôn ba đàn. Về sau ta được hòa thượng thọ 

ký phú pháp, nhưng không bao lâu sau thì hòa thượng viên tịch. 

Năm Nhâm Tuất (1802), hoàng vương(8) khôi phục đất nước, 

bình định biên cương. Đến năm Giáp Tý (1804), đại chúng thỉnh ta 

đăng đàn thuyết pháp, bất đắc dĩ phải thuận theo, nhưng chỉ theo 

kinh giải nghĩa còn tông thuyết thì không thông. Trải qua hơn sáu 

năm, cảm thấy thân tâm mỏi mệt, ưu tư nhiều về việc lớn sanh tử, 

ta bèn rời pháp tòa, một mình ở trong tịnh thất chuyên chép kinh và 

thọ trì đọc tụng. 

Sau này, nhờ ơn đại đức pháp huynh ở tổ đường(9) trao cho 

quyển Phật môn pháp yếu sự tập, ngày đêm ta nghiền ngẫm đọc, 

thấy trong đó ghi lại những lời dạy của chư Phật, chư tổ, từ khi xuất 

gia tu tập quán tưởng, cho đến khi nhập thế độ chúng sanh, tất cả 

đều có thứ tự, mạch lạc rõ ràng. Bí quyết vi diệu để tu hành thành 

Phật, làm tổ, không gì hơn những lời dạy trong đây. Mấy năm trước 

tuy ta cũng đọc kinh luật và giảng giải, nhưng vẫn chưa tỏ ngộ được 

bản tâm. Duyên may nhờ đọc được tập sách này, tu hành theo 

phương pháp trong đó, ta như người đi trong đêm tối gặp đèn sáng, 

huệ tánh từ từ khai mở. 



42 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Nguyên tập sách gồm có 10 quyển(10), nay nghĩ đến hàng hậu 

học kiến thức nông cạn khó mà hiểu được, lại thêm trong thời mạt 

pháp căn trí chậm lụt, ngán dài dòng, thích ngắn gọn, vì thế ta đã 

chọn ra một số chương quan trọng, gom lại thành một bản riêng, 

thuận tiện cho hàng đệ tử học tập tu hành. Còn ai muốn biết đầy đủ 

thì nên đọc toàn tập. Hễ ai muốn trong đời này làm xong phần sự 

siêu thoát luân hồi, thì không thể bỏ qua tập sách này, mà nên dốc 

hết tâm lực để đọc. Vì những điều này, cho nên ta không ngại tài 

hèn đức kém, mạo muội viết lời tựa này. 

Ngày tốt tháng 2 năm Giáp Tuất (1814), trụ trì chùa Viên 

Quang, sa môn Thích Toàn Nhật hiệu Quang Đài đề tựa. 

Qua lời tựa này, chúng tôi rút ra những nhận xét về cuộc đời 

của pháp sư Toàn Nhật Quang Đài như sau: 

- Pháp sư Toàn Nhật Quang Đài gốc người Phú Yên, quê ngoại 

gần chùa Viên Quang, nay thuộc thôn Phong Niên, xã An Định, 

huyện Tuy An, tỉnh Phú Yên. Ngài không phải là quân sư hay là 

một yếu nhân trong phong trào Tây Sơn như từ trước đến nay một 

số nhà nghiên cứu suy đoán theo Hứa Sử truyện vãn. Theo như lời 

tự thuật thì có vẻ như ngài không mấy thiện cảm với nhà Tây Sơn 

qua cách dùng từ chỉ cho việc cha ngài bị bắt đi lính. Điều này chứng 

tỏ trước khi xuất gia, pháp sư Toàn Nhật Quang Đài chỉ là một Nho 

sĩ bình thường, không tham chính trong guồng máy chính trị dù là 

nhà Nguyễn Tây Sơn hay là nhà Nguyễn Gia Long. 

- Từ thế kỷ 16, khi tiên chúa Nguyễn Hoàng vào trấn thủ tại 

Đàng Trong thì tinh thần “cư Nho mộ Thích” được các chúa Nguyễn 

tích cực xiển dương nhằm thiết lập hệ tư tưởng củng cố thế lực của 

mình. Pháp sư Toàn Nhật Quang Đài cũng là một trong những Nho 

sĩ chịu ảnh hưởng rất lớn bởi tư tưởng này. Từ thuở nhỏ, ngài theo 

Nho học với quan niệm học hành đỗ đạt rạng danh cha mẹ, đồng 

thời ngài cũng thọ giới ưu bà tắc, nghiên cứu kinh điển, tu tập hành 

trì theo tinh thần của một Phật tử tại gia. Đến khi nhân duyên chín 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 43 

muồi thì cắt ái ly thân, thực hiện chí nguyện xuất trần thượng sĩ và 

ngài đã thực hiện chí nguyện ấy một cách xứng đáng. 

- Qua tự truyện, chúng ta thấy người trợ duyên rất lớn trong 

cuộc đời của ngài chính là ông ngoại ngài, một vị cư sĩ có hiệu Bảo 

Sơn. Có thể ông ngoại ngài là một vị hào phú nên có đủ điều kiện 

kinh tế để bảo bọc nuôi nấng dạy dỗ ngài từ lúc thiếu thời cho đến 

trưởng thành. Không những thế, ông ngoại ngài còn là người đứng 

ra sáng lập chùa Viên Quang, thỉnh thiền sư Đạo Giác trụ trì. Có thể 

nói, ông ngoại ngài là một cư sĩ thuần thành, chuyên tâm tu tập và 

kiến tạo đạo tràng trợ duyên cho chư tăng hoằng pháp. Chính cuộc 

đời cư sĩ Bảo Sơn đã tác động rất lớn đến chí nguyện xuất trần của 

pháp sư sau này. 

- Ban đầu, pháp sư thọ giới và xuất gia với thiền sư Đạo Giác 

thuộc tông Tào Động tại chùa Viên Quang. Rất tiếc là pháp sư 

không ghi rõ pháp danh của thầy bổn sư cũng như pháp danh của 

mình để chúng ta có dữ liệu tìm hiểu về sự phát triển của tông Tào 

Động tại Đàng Trong. Đến năm 1798, pháp sư thọ đại giới và cầu 

pháp với thiền sư Pháp Chuyên Diệu Nghiêm thuộc tông Lâm Tế 

và được bổn sư phú pháp với pháp danh Toàn Nhật, pháp tự Vi Bảo, 

pháp hiệu Quang Đài, nối pháp đời 37 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 4 

pháp phái Chúc Thánh. Từ đây, pháp sư lấy pháp danh chính là 

Toàn Nhật và truyền xuống đệ tử theo bài kệ của tổ sư Minh Hải 

Pháp Bảo. 

- Khi còn là một cư sĩ, pháp sư thường đau ốm nên vâng lời 

thầy chuyên tâm trì chú Đại bi và niệm danh hiệu bồ tát Quán Thế 

Âm để nhờ oai lực tam bảo gia bị cho bệnh tật sớm tiêu trừ. Sự chí 

thành của ngài đã cảm ứng đến bồ tát Quán Âm và được bồ tát gia 

bị khiến cho thân tâm an lạc. Sự linh ứng của bồ tát khiến cho ngài 

phát khởi niềm tin bất hoại đối với sự nhiệm mầu của Phật pháp. 

Đây cũng là một tác nhân chính để ngài chọn con đường xuất gia 

sau này. 



44 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Qua lời tự thuật trên, cộng với những tư liệu có liên quan, 

chúng ta có thể viết lại niên biểu của pháp sư như sau: 

- Sinh giờ Tỵ ngày 28 tháng 11 năm Đinh Sửu (1757). 

- Năm Ất Dậu (1765), lên 9 tuổi được theo học chữ Nho. 

- Năm Đinh Hợi (1767), lên 11 tuổi thì mẹ qua đời. 

- Năm Quý Tỵ (1773), 17 tuổi, cha bị bắt đi lính nên về ở bên 

nhà ngoại và tiếp tục học chữ Nho. 

- Năm Mậu Tuất (1778), 22 tuổi lập gia đình. 

- Năm Ất Tỵ (1785), 29 tuổi bị bệnh nặng kéo dài hai năm. 

- Năm Đinh Mùi (1787), 31 tuổi quy y với hòa thượng Đạo 

Giác theo tông Tào Động tại chùa Viên Quang. 

- Năm Mậu Thân (1788), 32 tuổi, lần đầu tiên tham vấn với hòa 

thượng Pháp Chuyên Diệu Nghiêm tông Lâm Tế tại chùa Từ Quang. 

- Năm Tân Hợi (1791), 35 tuổi, phát nguyện trường trai. 

- Năm Giáp Dần (1794), 38 tuổi xuất gia với hòa thượng Đạo 

Giác tại chùa Viên Quang. 

- Năm Mậu Ngọ (1798), 42 tuổi, ngày 15 tháng 5 thọ tam đàn 

cụ túc tại chùa Từ Quang do hòa thượng Pháp Chuyên làm Đường 

đầu, được phú pháp truyền thừa theo tông Lâm Tế. 

- Năm Nhâm Tuất (1802), 45 tuổi, vua Gia Long thống nhất 

giang sơn lập nên nhà Nguyễn. 

- Năm Giáp Tý (1804), 47 tuổi, được đại chúng thỉnh giảng 

kinh thuyết pháp. 

- Năm Tân Mùi (1811), 54 tuổi, độc cư tu tập, biên soạn kinh sách. 

- Năm Giáp Tuất (1814), 57 tuổi, ngộ đạo nhờ đọc tập Phật 

môn pháp sự yếu tập do tổ Pháp Chuyên soạn. Cảm khái tóm lược 

thành một tập và viết lời tựa này. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 45 

- Năm Mậu Dần (1818), 61 tuổi, cùng với hòa thượng Toàn 

Thể Vi Lương Linh Nguyên trụ trì chùa Từ Quang và môn hạ chùa 

Viên Quang khắc in bộ Địa Tạng bồ tát bổn nguyện kinh yếu giải. 

- Năm Nhâm Thìn (1832), 75 tuổi, chứng minh sự khảo chính 

lại bản Đại phương tiện Phật báo ân kinh chú nghĩa của tổ Pháp 

Chuyên Diệu Nghiêm do các vị pháp điệt Chương Niệm Tuyên 

Trực Quảng Giác chùa Từ Quang, Quảng Văn chùa Triều Tôn, 

Chương Tánh Tông Tiên Quảng Nhuận chùa Linh Sơn đứng khắc 

in, các đại sư Viên Giác, Hoằng Đạo và Trung Hòa khảo chính viết 

lời bạt.(11) 

- Pháp sư viên tịch vào giờ Dần ngày mồng 6 tháng 4 năm 

Giáp Ngọ (1834), hưởng thọ 78 tuổi, với 36 hạ lạp. Tháp lập tại 

chùa Viên Quang. 

Trải qua gần hai thế kỷ, kể từ khi pháp sư Toàn Nhật Quang 

Đài viên tịch, đây là tư liệu Hán Nôm viết về ngài mà chúng tôi có 

nhân duyên gặp được. Qua bản văn này, với sự chấp bút của chính 

pháp sư viết về cuộc đời mình, chúng tôi tin tưởng độ chính xác của 

văn bản. Hy vọng rằng trong tương lai, chúng ta sẽ phát hiện thêm 

nhiều tư liệu cũng như tác phẩm của pháp sư để làm sáng tỏ thêm về 

cuộc đời và tác phẩm của ngài cũng như giữ gìn truyền lưu hậu thế. 

 

Chùa Viên Quang tại thôn Phong Niên, xã An Định, huyện Tuy An,  
tỉnh Phú Yên, nơi thiền sư Toàn Nhật Quang Đài trụ trì 

Ảnh Như Tịnh 



46 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Chú thích: 

[1]. Chưa xác định được Bính Tý thuộc năm nào: 1816 hay 1876? 

[2]. Cả hai bản văn đều ghi sinh vào tháng 11. Tuy nhiên, long vị thờ tại chùa Phổ 

Quang ghi ngài sinh vào tháng 10. Có lẽ do hàng đệ tử lập long vị thờ thầy có sự 

nhầm lẫn? 

[3]. Năm này Nguyễn Nhạc đánh chiếm được thành Quy Nhơn cũng như làm chủ 

vùng đất từ Quảng Ngãi đến Bình Thuận. Có thể cha ngài bị bắt đi lính cho quân 

Tây Sơn? 

[4]. Những năm này, chiến sự giữa quân Tây Sơn và chúa Nguyễn diễn ra liên tục 

nên đa phần các chùa từ Quảng Nam đến Bình Thuận bị tàn phá nặng nề. 

[5]. Đây là bài kệ khai thị của Lục tổ Huệ Năng cho thiền sư Chí Thành khi vị này từ 

chỗ Thần Tú đến cầu học Phật pháp. 

[6]. Thích Nguyên Hiền dịch thơ. 

[7]. Theo “Sa môn Pháp Chuyên Luật Truyền Diệu Nghiêm thiền sư xuất thế nhân 

do sự tích chí” do đệ tử Linh Nguyên ghi vào năm Gia Long thứ 3, Giáp Tý 

(1804) thì giới đàn này được mở ngày 15 tháng 5 năm Mậu Ngọ (1798). Sau đó 

1 tháng, vào ngày 19 tháng 6 thì tổ Pháp Chuyên viên tịch. 

[8]. Chỉ cho vua Gia Long thống nhất đất nước lập ra triều Nguyễn. 

[9]. Chỉ thiền sư Toàn Thể Vi Lương Linh Nguyên kế vị tổ Pháp Chuyên Luật Truyền 

Diệu Nghiêm làm trụ trì chùa Từ Quang. 

[10]. Nguyên bộ Phật môn pháp sự yếu tập do tổ Pháp Chuyên Diệu Nghiêm soạn tại 

chùa Từ Quang, Phú Yên vào năm Giáp Dần (1794), trước khi ngài thị tịch bốn 

năm. Tổ sư Diệu Nghiêm sau khi đọc toàn bộ Đại tạng kinh đã chọn lọc những 

lời dạy của chư Phật, chư tổ, soạn thành 10 tập. Về sau, pháp sư Toàn Nhật Quang 

Đài rút gọn lại còn 1 tập để cho hàng đệ tử theo đó tu tập. 

[11]. Bản này khắc in hoàn thành vào năm Bính Thân (1836), sau khi ngài viên tịch 

hai năm. 

 

 

  



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 47 

KHẢO SÁT CÁC DÒNG KỆ TRUYỀN THỪA 
THUỘC THIỀN PHÁI LÂM TẾ TRÊN ĐẤT QUẢNG BÌNH4 

 

1. Mở đầu 

Kể từ khi phụng mệnh vua Lê vào trấn thủ đất Thuận Hóa năm 

1558 (cai quản vùng đất từ phía nam đèo Ngang đến đèo Hải Vân, 

tức các tỉnh Quảng Bình, Quảng Trị và Thừa Thiên Huế ngày nay), 

đến niên hiệu Hoằng Định thứ 4 [1604] triều vua Lê Kính Tông, 

Tiên chúa Nguyễn Hoàng đã cho đổi ba châu Địa Lý, Bố Chính, Ma 

Linh thành tên gọi Quảng Bình. Như vậy, địa danh Quảng Bình xuất 

hiện trong lịch sử tính đến nay đã trên 400 năm, tuy nhiên sự định 

cư của người dân Đại Việt trên vùng đất này đã có từ năm 1069, tức 

tính đến nay đã gần 1.000 năm. Xuyên suốt 10 thế kỷ hình thành và 

phát triển, Phật giáo luôn đồng hành, gắn bó với sự thịnh suy của 

dân tộc trên mảnh đất này. 

Sức sống của Phật giáo Quảng Bình không chỉ được minh 

chứng qua những sự kiện, những sinh hoạt Phật giáo được ghi chép 

trong các thư tịch cổ, qua dấu tích các kiến trúc tự viện quy mô, các 

di sản Phật giáo có giá trị, mà Quảng Bình còn là nơi lưu dấu sự 

hiện diện của nhiều dòng thiền, có những đóng góp quan trọng đối 

với lịch sử Phật giáo cũng như lịch sử dân tộc. 

Trong phạm vi bài viết này, chúng tôi chỉ bước đầu khảo sát, 

giới thiệu khái lược sự hiện diện, truyền thừa của các dòng thiền 

trên đất Quảng Bình, chủ yếu là khảo sát các dòng kệ truyền thừa 

thuộc phái Lâm Tế qua các tư liệu mà chúng tôi vừa thu thập được 

từ những cuộc điền dã gần đây. 

                                                 
4 Đăng trên Tạp chí Liễu Quán số 7, NXB Thuận Hóa 2016. 



48 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

2. Các dòng truyền thừa của thiền phái Lâm Tế tại Quảng Bình 

2.1. Dòng thiền Trí Bản Đột Không 

Vào những thập niên đầu thế kỷ XVII, dòng thiền Trí Bản Đột 

Không(1) đã chính thức được truyền đến nước ta theo bước chân 

hành hóa của các vị thiền sư Trung Hoa, như thiền sư Viên Văn 

Chuyết Chuyết - người đã đến Đàng Trong giảng pháp tại Quảng 

Nam, và sau đó ra Bắc hà xây dựng đạo tràng tại chùa Bút Tháp 

(Bắc Ninh) năm 1633; cùng các vị thiền sư Viên Cảnh Lục Hồ, Viên 

Khoan Đại Thâm hoằng pháp tại Quảng Trị, đó cũng là hai vị thầy 

đã trực tiếp hóa đạo và truyền pháp cho thiền sư Minh châu Hương 

Hải sau này. 

 

Bài vị truyền thừa dòng Lâm Tế Trí Bản Đột Không  
tại chùa An Quốc, huyện Tuyên Hóa, Quảng Bình 

Ảnh Không Nhiên 

Dòng thiền Trí Bản Đột Không là thiền phái có tầm ảnh hưởng 

sâu rộng và phát triển lớn mạnh tại Đàng Ngoài cũng như Đàng 

Trong thời bấy giờ, là một trong những dòng thiền hưng thịnh nhất 

đầu triều các chúa Nguyễn. Vì thế, tại Quảng Bình dòng thiền Trí 

Bản Đột Không có lẽ cũng đã sớm bén rễ và phát triển, kế thừa dòng 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 49 

thiền Trúc Lâm Yên Tử duy trì mạng mạch Phật pháp tại đây. Điều 

này sẽ được minh chứng qua các bài vị hiện được phụng thờ tại chùa 

An Quốc ở thôn Xuân Mai, xã Mai Hóa, huyện Tuyên Hóa, tỉnh 

Quảng Bình. 

Tại chùa An Quốc hiện có 12 bài vị(2) ghi danh tánh các vị tiền 

hiền cũng như các vị thiền sư của các dòng họ: họ Cao, họ Hà và họ 

Trần của thôn Xuân Mai. Qua khảo sát các bài vị chúng tôi thống 

kê như sau: 

Các họ Bài vị tiền hiền Bài vị thiền sư 

Họ Cao Không có 6 tấm 

Họ Hà 3 tấm 1 tấm 

Họ Trần 2 tấm Không có 

Căn cứ vào 6 bài vị ghi danh các thiền sư, chúng tôi liệt kê 

Pháp danh các vị thuộc dòng thiền Trí Bản Đột Không như sau: 

Đời Pháp Thế Danh Pháp Danh 

Đời 34 Cao Thế Vinh Chân Như Đà Lâm 

Đời 35 Cao Danh Thái Như Quý 

Đời 35 Cao Danh Diên Như Bá 

Đời 35 Cao Danh Thế Như Thúy 

Đời 36 Cao Danh Hợp Tính Lương 

Đời 36 Cao Văn Hoán Tính Minh 

Đời 37 Cao Văn Tri Hải Lưu 

Đời 37 Cao Văn Nghiên Hải Long 

Đời 38 (Khuyết danh) (Khuyết danh) 

Đời 39 Cao Văn Thúy Chiếu Diệu 

Đời 40 (Khuyết danh) (Khuyết danh) 



50 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Đời 41 Hà Ngọc Thành Thông Lâm 

Đời 41 Hà Ngọc Lư Thông Phương 

Đời 41 Cao Văn Thế Thông Truyền 

Đời 42 Cao Văn Thâm Tâm Thành 

Đời 42 Cao Văn Thượng Tâm Trí 

Đời 42 Cao Văn Sang Tâm Kính 

Đời 42 Cao Văn Hiệu Tâm Thùy 

Đời 42 Hà Ngọc Nghiên Tâm Phong 

Đời 43 (Khuyết danh) (Khuyết danh) 

Đời 44 Hà Duy Thường Quảng Tế 

Đời 44 Hà Mạnh Đạt Quảng Tâm 

Đời 44 Cao Văn Mỹ Quảng Khai 

Đời 44 Cao Văn Điển Quảng Tăng 

Đời 44 Cao Văn Điện Quảng Nguyên 

Đời 44 Cao Văn Hoán Quảng Hưng 

Ngoài ra, còn có các vị như: thiền sư Đại Đạo thế danh Cao 

Văn Tài; thiền sư Pháp Uy Chánh Đạo... được ghi trong một số bài 

vị, nhưng vì không kiểm được pháp danh, không dám chắc có thuộc 

dòng Trí Bản Đột Không hay không nên chúng tôi không ghi vào 

bảng liệt kê trên. 

Như vậy, qua khảo sát các bài vị thiền sư hiện được phụng thờ 

tại chùa An Quốc (thôn Xuân Mai, xã Mai Hóa, Tuyên Hóa) chúng 

ta thấy có cả thảy 26 vị thiền sư thuộc dòng Trí Bản Đột Không đã 

kế tục truyền thừa được 10 đời tại vùng đất phía tây Quảng Bình, 

tuy nhiên có khiếm khuyết ở các đời thứ 38, 40 và 43 - tương ứng 

với các chữ Tịch, chữ Phổ và chữ Nguyên trong dòng kệ. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 51 

Sử liệu về các vị thiền sư này hầu như không còn gì ngoài bản 

tư liệu chép tay của ông Cao Đình Đậu - vị cao niên hiện đang lo 

hương khói ở chùa. Theo đó được biết, dòng thiền Trí Bản Đột 

Không chính thức xuất hiện tại miền sơn cước này vào năm 1633 (tư 

liệu ghi 1533, có lẽ nhầm lẫn), do thiền sư Chân Như Đà Lâm (bài 

vị hiện thờ tại chùa) truyền đến. Ngoài bản tư liệu chép tay này 

chúng tôi còn tiếp cận được một văn bản có tên “Tân soạn Tiểu thừa 

sám pháp Phật môn công văn” hiện được lưu giữ tại chùa Quan Âm 

(Đức Trạch, Bố Trạch). Bản tư liệu được viết bằng chữ Nho trên 

giấy dó, tổng cộng 41 trang, 82 tờ; không thấy ghi niên đại và tác 

giả, tuy nhiên căn cứ vào nét chữ viết theo lối chữ dòng thư lại ta có 

thể đoán định nó được ra đời vào khoảng đầu triều Minh Mạng trở 

về trước. Trong văn bản có một đoạn ghi “Thần Tăng Du già bộ 

pháp danh Thông Tánh”. Thiền sư Thông Tánh thuộc đời 41 dòng 

thiền Trí Bản Đột Không. Vậy phải chăng, văn bản “Tân soạn Tiểu 

thừa sám pháp Phật môn công văn” vốn có xuất xứ từ miền sơn 

cước Tuyên Hóa? Và thiền sư Thông Tánh có thể là người đã chấp 

bút biên soạn hoặc chí ít cũng đã từng sử dụng bản công văn này! 

Từ trước đến nay, chúng ta thường thấy các bản công văn được 

dùng trong nghi lễ của Phật giáo Đại thừa, đa phần sử dụng cho việc 

ứng phú đạo tràng. Đặc biệt nơi đây, cuốn công văn ghi tựa đề “Tân 

soạn Tiểu thừa sám pháp Phật môn công văn”, có nghĩa văn bản 

này chỉ dùng cho hệ Phật giáo Tiểu thừa. Điều này có thể khẳng 

định, các vị thiền sư trước đây hành đạo ở khu vực miền núi phía 

tây tỉnh Quảng Bình giáp với nước Lào đã uyển chuyển tùy duyên 

kết hợp nghi thức Phật giáo Đại thừa ứng dụng vào trong Phật giáo 

Tiểu thừa để giáo hóa nhân tâm. 

2.2. Dòng thiền Liễu Quán 

Cho đến nay, chúng ta chưa có sử liệu chính thức về các thiền 

sư dòng Liễu Quán hoằng hóa tại Quảng Bình trước đây. Tuy nhiên, 

hiện tại ở chùa Quan Âm (xã Đức Trạch, huyện Bố Trạch) còn lưu 



52 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

giữ 4 văn bản Phái Quy Y, trong đó có 3 văn bản có ghi kệ phái 

dòng Liễu Quán. Tất cả các tờ phái này đều ghi tên Ưu-bà-tắc Trần 

Đình Phức pháp danh Huệ Trinh tự Huyền An. Tuy nhiên, lòng phái 

nào cũng chỉ ghi 4 câu đầu của bài kệ dòng Liễu Quán và hầu như 

đều có sự nhẫm lẫn(3). 

 

Phái quy y dòng Lâm Tế Liễu Quán hiện lưu tại chùa Quan Âm,  
huyện Bố Trạch, Quảng Bình 

Ảnh Không Nhiên 

Qua bốn văn bản này, ta có thể đoán định rằng ông Trần Đình 

Phức pháp danh Huệ Trinh tự Huyền An là một thầy pháp đúng 

nghĩa hơn là một Tăng nhân hay cư sĩ thuần thành Phật giáo. Có 

thể do ảnh hưởng đạo đức của các bậc cao Tăng dòng Liễu Quán 

tại Thuận Hóa mà ông phát nguyện quy y Tam Bảo. Tuy nhiên, 

trong các lòng phái đều không để tên thầy Bổn sư truyền giới và 

pháp danh bắt đầu bằng chữ Huệ không có trong kệ pháp của dòng 

Liễu Quán. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 53 

2.3. Dòng Thập Tháp 

Tổ sư Nguyên Thiều thọ giáo hai dòng pháp, một của tổ Vạn 

Phong Thời Ủy và một của tổ Đạo Mân Mộc Trần. Cả hai ngôi tổ 

đình lớn của miền Trung là Thập Tháp (Bình Định) và Quốc Ân 

(Huế) đều được ngài song song truyền thừa hai dòng kệ này. Về sau, 

nhánh tổ đình Thập Tháp truyền theo kệ của tổ Vạn Phong Thời 

Ủy(4) nên gọi là dòng Thập Tháp; nhánh tổ đình Quốc Ân truyền 

theo kệ của tổ Đạo Mân Mộc Trần(5) nên gọi là dòng Quốc Ân. 

 
Mộc bản phái quy y dòng Lâm Tế Đạo Mân Mộc Trần  

hiện lưu tại nhà thầy Hồ Hằng Hới, huyện Bố Trạch, Quảng Bình 

Ảnh Không Nhiên 

Hiện nay tại chùa Phổ Minh, thành phố Đồng Hới tỉnh Quảng 

Bình còn phụng thờ long vị của tổ sư Liễu Đạo Từ Niệm trụ trì chùa 

Sắc tứ Minh Đức(6). Lòng vị ghi như sau: “Sắc tứ Minh Đức tự từ 

tổ đệ tam thập thất đại húy LIỄU ĐẠO hiệu TỪ NIỆM Tổ sư Giác 

linh chi vị”. 

Như vậy, thiền sư Liễu Đạo Từ Niệm thuộc đời 37 dòng phái 

Thập Tháp đã có mặt tại Quảng Bình để hoằng pháp vào khoảng 

đời Minh Mạng hoặc Thiệu Trị. Có thể ngài là đệ tử của Thiền sư 

Tế Chánh Bổn Giác - Tăng cang chùa Thiên Mụ, Huế. Tháp mộ, tự 

tích hành trạng của ngài hoàn toàn không còn. 



54 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

2.4. Dòng Chúc Thánh 

Dòng thiền Chúc Thánh được tổ Minh Hải Pháp Bảo khai sáng 

tại tỉnh Quảng Nam vào những năm đầu thế kỷ XVIII, phát triển 

mạnh vào các tỉnh phía Nam, đến đầu thế kỷ XX dòng thiền này 

mới có mặt tại tỉnh Quảng Bình.  

Nguyên nhân là vào những năm đầu thế kỷ XX tại làng Lý 

Hòa, xã Hải Trạch, huyện Bố Trạch có một ông hương kiểm mà tục 

danh gọi là ông Kiểm Ôi. Ông này thường vào miền Nam buôn bán, 

về sau xuất gia với thiền sư Chơn Thanh Từ Văn tại chùa Hội Khánh 

tỉnh Bình Dương. Sau khi thọ giới, ông Kiểm Ôi trở lại quê nhà tu 

tập tại chùa Vĩnh Phước. 

Tại chùa Quan Âm (Đức Trạch, Bố Trạch) hiện có thờ một 

ngôi long vị được chuyển đến từ chùa Vĩnh Phước trước đây. Nội 

dung long vị ghi: “Nam kỳ Hội Khánh tự Lâm Tế chánh tông tam 

thập cửu thế húy thượng ẤN hạ LONG hiệu THIỆN QUỚI Hòa 

thượng Tổ Sư (Thập nguyệt nhị ngũ chánh kỵ) và Tứ thập thế húy 

thượng CHƠN hạ THANH hiệu TỪ VĂN Quốc Ân Đại Hòa thượng 

(Thập nhất nguyệt nhị thập lục chánh kỵ)” (7). 

 

Phái quy y dòng Lâm Tế Chúc Thánh hiện tôn phụng  
tại chùa Quan Âm, huyện Bố Trạch, Quảng Bình 

Ảnh Không Nhiên 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 55 

Có lẽ ngôi long vị này do chính ông Kiểm Ôi phụng lập để thờ 

chung Bổn sư Chơn Thanh Từ Văn (đời 40 dòng Chúc Thánh) và 

Sư ông Ấn Long Thiện Quới [Quý] (đời 39 dòng Chúc Thánh) sau 

khi từ Bình Dương trở về quê Quảng Bình hành đạo. Và như vậy, 

nếu ông Kiểm Ôi xuất gia với Hòa thượng Chơn Thanh Từ Văn thì 

chắc hẳn ông phải có pháp danh đứng đầu là chữ “Như”(8), thuộc 

đời 41 dòng Chúc Thánh. 

Về sau, có lẽ thầy Kiểm Ôi đã cùng với đệ tử của mình, ngài 

Thị Bào Tâm Nhơn lập một ngôi chùa ở làng Trung Đức (xã Đức 

Trạch, Bố Trạch) lấy tên là “Vĩnh Thanh tự”. Sau khi thầy Kiểm Ôi 

viên tịch, ngài Thị Bào Tâm Nhơn tiếp tục kế thừa trụ trì cả hai ngôi 

chùa này (Vĩnh Phước và Vĩnh Thanh). Trải qua chiến tranh ly loạn 

nên không còn lưu lại nhiều tự tích. Chúng ta chỉ biết được ngài Thị 

Bào Tâm Nhơn có một đệ tử vào hành đạo tại Lâm Đồng, đó là cố 

Hòa thượng Thích Thiện Phước, pháp danh Đồng Quả hiệu Trang 

Nghiêm, nguyên Phó Ban trị sự kiêm Giám luật Giáo hội Phật giáo 

tỉnh Lâm Đồng. Và tại đình làng Lý Hòa (Hải Trạch, Bố Trạch) hiện 

chúng tôi còn tìm thấy một tờ phái quy y(9) (bản dập từ ván khắc) 

mà ngài cấp cho đệ tử Trần Đăng Doãn pháp danh Đồng Y vào ngày 

mồng 8 tháng 10 năm Canh Dần [1950] (10).  

Vào thập niên 80 của thế kỷ XX, ngài Thị Bào Tâm Nhơn viên 

tịch, đệ tử không có người kế thừa nên cả hai ngôi chùa đó cũng dần 

mai một. Vị đệ của ngài (Trần Đăng Doãn pháp danh Đồng Y) hiện 

vẫn đang sinh sống tại xã Đức Trạch (Bố Trạch). 

2.5. Dòng Quốc Ân 

Khi nói đến Phật giáo Quảng Bình, phải nói đến sự đóng góp 

tích cực của dòng Quốc Ân trong phong trào chấn hưng Phật giáo. 

Chúng ta được biết vào năm Minh Mạng thứ 6 [1825], thiền sư Tiên 

Ngộ Gia Hội, đệ tử thiền sư Tổ Ấn Mật Hoằng truyền thừa đời 37 

tông Lâm Tế đã trùng hưng cổ tự Kim Phong trên núi Thần Đinh. 

Đồng thời, Quảng Bình cũng chính là quê hương của các thiền sư 



56 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Như Thông Đắc Ân (trụ trì chùa Quốc Ân và Thiên Mụ); Như Đông 

Đắc Quang (trụ trì chùa Quốc Ân)… là những bậc danh Tăng của 

Phật giáo xứ Huế đầu thế kỷ XX. Chính nhị vị Tổ sư Đắc Ân, Đắc 

Quang đã un đúc tác thành giới thân huệ mạng cho Hòa thượng 

Hồng Tuyên Chánh Giáo, người đóng vai trò then chốt trong phong 

trào chấn hưng Phật giáo tại Quảng Bình. 

Sau khi vào thọ giáo tu học với thiền sư Như Thông Đắc Ân 

tại chùa Quốc Ân (Huế), Hòa thượng Hồng Tuyên đã trở về quê nhà 

làng Đức Phổ, xã Đức Ninh, huyện Quảng Ninh (nay là thôn Đức 

Trường, phường Đức Ninh Đông, thành phố Đồng Hới) khai sơn 

chùa Phổ Minh vào năm 1920 để tu tập và hành đạo. Từ đây, chùa 

Phổ Minh trở thành trung tâm đào tạo Tăng tài, góp phần không nhỏ 

cho phong trào chấn hưng Phật giáo Quảng Bình nói riêng và Phật 

giáo Việt Nam nói chung. 

Di chỉ của dòng Quốc Ân hiện còn lưu giữ được tại Quảng 

Bình gồm ba tư liệu quý: (1) Mộc bản điệp thế độ(11); (2) Điệp đàn 

Tỳ-kheo(12) của thiền sư Lệ Hương; (3) Bảng “Chánh pháp nhãn 

tạng”(13) của thiền sư Lệ Hương. 

a. Về “Mộc bản điệp thế độ”: đây là bản khắc gỗ dùng để in 

phái cấp cho đệ tử xuất gia, có kích thước: dài 55cm, rộng 37cm, 

dày 5cm; gồm 2 mặt: mặt trước khắc nội dung lòng điệp thế độ có 

dẫn nguyên dòng kệ phái Quốc Ân; mặt sau chỉ thấy chạm khắc 

đường viềng xung quanh, lòng để trống. 

b. Về điệp đàn Tỳ-kheo của thầy Lệ Hương 

Điệp đàn được in trên tờ giấy dó khổ lớn, kích thước 50,5cm 

x 40cm, được trang trí một cách trang trọng. Viềng trên khắc hai 

con rồng chầu vào nhau, hai bên dọc xuống cũng khắc hai con rồng, 

viềng dưới thì khắc hình hoa sen. 

Kích thước, cách bài trí và nội dung lòng điệp cũng khác hẳn 

những bản “Hộ Giới điệp” mà ta thường thấy ở Huế. Bên phải lòng 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 57 

điệp là dòng chữ: “Phổ Minh tự Giáo hội Tăng già An cư lập Giới 

hương trường”. Bên trái lòng điệp có dòng chữ: “Phật lịch nhị thiên 

ngũ bách thập ngũ niên, tuế thứ nhâm thìn thất nguyệt thập ngũ 

nhật”. Như vậy bản giới điệp này được Hòa thượng Hồng Tuyên 

cho khắc in trong lần mở Đại giới đàn vào ngày 15 tháng 7 âm lịch 

năm Nhâm Thìn [1952] tại chùa Phổ Minh sau khi mãn hạ ba tháng 

an cư của chư Tăng.  

Thành phần Hội đồng Thập sư như sau: 

Đường đầu: Hòa thượng Hồng Tuyên Chánh Giáo Từ Thông 

Yết-ma A-xà-lê: Hòa thượng Từ Tường 

Giáo thọ A-xà-lê: Hòa thượng Huyền Cơ 

Tôn chứng: Đệ nhất: Đại sư Thiền Hải; Đệ nhị: Đại sư Thiền 

Chơn; Đệ tam: Đại sư Thiền Quang; Đệ tứ: Đại sư Thiền Viên; Đệ 

ngũ: Đại sư Pháp Tạng; Đệ lục: Đại sư Đồng Chơn; Đệ thất: Đại sư 

Thiền Ấn. 

Dẫn thỉnh: Đệ nhất: Đại sư Thiền Phong; Đệ nhị: Đại sư 

Thiền Thâm; Đệ tam: Đại sư Diệu Hạnh; Đệ tứ: Đại sư Diệu Thể. 

Căn cứ vào hồng danh Tam sư, Thất chứng và Tứ vị dẫn thỉnh, 

ta thấy có đến 7 vị đệ tử của Hòa thượng Hồng Tuyên(14) tham dự 

vào Hội đồng thập sư, trong đó có 5 vị ở ngôi Tôn chứng và 2 vị ở 

ngôi Dẫn thỉnh. Điều này chứng tỏ rằng, từ năm 1920 đến năm 1952, 

hơn 30 năm nỗ lực đào tạo Tăng tài, Hòa thượng Hồng Tuyên đã 

đào tạo được nhiều đệ tử xuất sắc am tường giới luật nên được mời 

tham dự vào Hội đồng thập sư tại giới đàn này. 

c. Về bảng “Chánh pháp nhãn tạng” của thầy Lệ Hương 

Đây là bảng “Chánh pháp nhãn tạng” do thiền sư Nhật Tường 

Quảng Phát Thiền Chơn phú pháp cấp cho đệ tử Lệ Hương Quảng 

Thọ Vĩnh Hưng vào ngày 15 tháng 01 năm Kỷ Dậu [1969]. 

Bảng “Chánh pháp nhãn tạng” còn khá mới, được bảo quản 

rất cẩn thận tại gia đình thầy Hồ Đăng Hới (pháp danh Trung Cảnh, 



58 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

đệ tử thầy Lệ Hương) tại thôn Trung Đức, xã Đức Trạch, huyện Bố 

Trạch. Về nội dung, có hai điểm trong bảng “Chánh pháp nhãn 

tạng” này chúng ta cần bàn như sau: 

- Thứ nhất: Thế thứ các đời pháp không đúng với kệ dòng 

Quốc Ân. Căn cứ vào pháp kệ dòng Quốc Ân thì các đời pháp có 

chữ Như (đời 39), chữ Hồng (đời 40), chữ Nhật (đời 41), chữ Lệ 

(đời 42). Tuy nhiên trong bảng “Chánh pháp nhãn tạng” này lại ghi 

là: Như (đời 42); Hồng (đời 43), Nhật (đời 44), Lệ (đời 45), tức 

chênh lệch tới 4 đời. 

Sở dĩ có sự chênh lệch này là do ngài Như Diệu cầu pháp với 

Hòa thượng Thanh Thái Phước Chỉ chùa Tường Vân (Huế) nên có 

pháp hiệu Tịnh Diệu (đồng hàng với các ngài Tịnh Nhãn, Tịnh 

Hạnh, Tịnh Khiết...). Vì thế, trong bảng “Chánh pháp nhãn tạng” 

ghi thế thứ tính theo pháp kệ dòng Liễu Quán chứ không tính theo 

pháp kệ dòng Quốc Ân. 

- Thứ hai: Về mối liên hệ giữa Hòa thượng Tịnh Diệu và Hòa 

thượng Hồng Tuyên: theo sử liệu cho biết, Hòa thượng Hồng Tuyên 

xuất gia tại chùa Quốc Ân với Tổ sư Đắc Ân(15). Tuy nhiên ở bảng 

“Chánh pháp nhãn tạng” này không thấy ghi tên ngài Đắc Ân trước 

ngài Hồng Tuyên mà ghi ngài Như Diệu Tịnh Diệu. Như vậy, giữa 

Hòa thượng Như Diệu Tịnh Diệu và Hòa thượng Hồng Tuyên Từ 

Thông có mối liên hệ như thế nào? 

Được biết, các ngài xuất thân từ Tổ đình Quốc Ân gồm có: 

Như Hán, Như Thông, Như Diệu, Như Đông..., và đều là đệ tử của 

thiền sư Minh Đức Bửu Tích (trụ trì Quốc Ân, Tăng cang Thiên 

Mụ)(16). Sau khi bổn sư viên tịch, ngài Như Hán y chỉ với tổ Hải 

Thiệu Cương Kỷ nên còn có pháp danh Thanh Hy hiệu Nguyên Cát; 

các ngài Như Thông, Như Đông y chỉ lại sư huynh Như Hán nên có 

pháp hiệu Đắc Ân, Đắc Quang; còn ngài Như Diệu y chỉ Tổ sư 

Thanh Thái Phước Chỉ chùa Tường Vân nên có pháp hiệu Tịnh 

Diệu. Vì thế, trong các bảng “Chánh pháp nhãn tạng” có ghi ngài 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 59 

Minh Đức Bửu Tích trở về trước nên chúng ta không thể truy 

nguyên sự truyền thừa của dòng Quốc Ân từ tổ Nguyên Thiều xuống 

đến các ngài Như Hán, Như Diệu, Như Thông, Như Đông... như 

vừa nêu.  

Ngài Tịnh Diệu từng được Bộ Lễ Nam triều cử làm trụ trì chùa 

Thiền Lâm, Huế. Tại đây còn bảo tháp và long vị thờ ngài. Văn bia 

bảo tháp cho ta biết ngài viên tịch vào mùa xuân năm Giáp Ngọ 

[1954]. Lòng long vị thờ tại bàn tổ ghi: “Sắc tứ trụ trì trùng hưng 

Thiền Lâm tự tự Lâm Tế tứ thập nhị thế thượng NHƯ hạ DIỆU húy 

VĨNH THỪA hiệu TỊNH DIỆU Đại sư Giác linh tọa vị”. 

Như vậy, căn cứ vào bảng “Chánh pháp nhãn tạng” trên 

cho chúng ta biết: Hòa thượng Hồng Tuyên là đệ tử xuất gia 

của ngài Như Thông Đắc Ân và là đệ tử cầu pháp của ngài Như 

Diệu Tịnh Diệu. 

3. Kết luận: 

Qua khảo sát cho thấy, trong quá khứ Phật giáo Quảng Bình 

đã có sự hiện diện đầy đủ của các dòng phái tông Lâm Tế, và chính 

các dòng thiền ấy đã góp phần không nhỏ dệt nên những trang sử 

huy hoàng của Phật giáo Quảng Bình.  

Tùy vào từng giai đoạn lịch sử mà mỗi dòng phái đều đóng 

vai trò nhất định trong sự hình thành, phát triển của Phật giáo Quảng 

Bình. Theo đó, kể từ đầu thế kỷ XIV đến khoảng năm 1633(17) (thời 

kỳ du nhập và phát triển), có thể dòng thiền Trúc Lâm đóng vai trò 

chủ đạo ở đây; từ 1633 đến khoảng 1825(18) là giai đoạn hưng thịnh 

của dòng Trí Bản Đột Không và dòng Thập Tháp tại Quảng Bình; 

từ 1825 đến 1968(19) là giai đoạn dòng Quốc Ân và dòng Chúc 

Thánh đóng vai trò chấn hưng, trong đó dòng Quốc Ân giữ vai trò 

chủ đạo; khoảng từ 1968 đến 2008 là giai đoạn thoái trào của Phật 

giáo Quảng Bình; và từ 2009 đến nay, với sự ra đời của Ban trị sự 

Phật giáo tỉnh, Phật giáo Quảng Bình đang được hồi sinh. 



60 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Mặc dù Phật giáo Quảng Bình đã trải qua những giai đoạn cam 

go như vậy, nhưng rất may chính nhờ có những vị sư ứng phú tại 

gia mà hạt mầm bồ-đề vẫn còn được ấp ủ trên mảnh đất này, đó là 

điều hết sức trân quý. Chính nhờ sự gia tâm gìn giữ những đốm lửa 

còn lại của các vị ấy mà hôm nay chúng ta mới còn cơ duyên để tiếp 

cận những văn bản, tư liệu quý hiếm, điều mà ai cũng ngỡ sẽ không 

bao giờ tìm thấy trên đất Quảng Bình. 

 

Chú thích: 

[1]. Thiền sư Trí Bản Đột Không đời pháp thứ 25 tông Lâm Tế. Sư xuất kệ truyền 

pháp như sau: 

Trí Tuệ Thanh Tịnh 

Đạo Đức Viên Minh 

Chân Như Tánh Hải 

Tịch Chiếu Phổ Thông 

Tâm Nguyên Quảng Tục 

Bổn Giác Xương Long 

Năng Nhân Thánh Quả 

Thường Diễn Khoan Hoằng 

Duy Truyền Pháp Ấn 

Chánh Ngộ Hội Dung 

Kiên Trì Giới Định 

Vĩnh Kế Tổ Tông. 

Từ trước đến nay có nhiều tư liệu cho rằng ngài Trí Bản Đột Không đời 21 hoặc 

28 tông Lâm Tế. Nhưng căn cứ vào cuốn Phật Tổ Tâm Đăng thì ngài thuộc đời 

25 tông Lâm Tế. Chúng tôi thấy rằng tư liệu này chính xác hơn. 

[2]. Các bài vị này mới được khắc lại trên các tấm đá granit, ghi nhầm khá nhiều chỗ. 

[3]. Tờ phái thứ nhất được ghi ngày mồng 10 tháng 10 năm Kỷ Tỵ [1929], bốn câu 

đầu của kệ pháp Liễu Quán tờ phái này ghi nhầm chữ Quảng thành chữ Bác và 

đảo ngược chữ Thanh Trừng thành Trừng Thanh. 

- Tờ phái thứ 2 được ghi ngày 24 tháng 6 nhuận năm Canh Ngọ (Căn cứ vào 

cuốn lịch Vạn Niên của Lê Quý Ngưu, chúng tôi tra ra năm Canh Ngọ có tháng 

6 nhuận là năm 1930. Từ đó suy ra các năm Kỷ Tỵ [1929]; Giáp Thân [1944] và 

Ưu-bà-tắc Trần Đình Phức pháp danh Huệ Trinh tự Huyền An sống vào giai đoạn 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 61 

này). Ở lòng phái này người ghi đã sai đến ba lỗi: đảo lộn hai chữ Thanh Trừng 

thành Trừng Thanh; ghi nhầm chữ Quảng thành chữ Phổ; ghi nhầm chữ Phong 

thành chữ Bi. 

- Tờ phái thứ 3 được ghi ngày mồng 10 tháng 7 năm Giáp Thân [1944]. Ở lòng 

phái này đã ghi sai chữ Quảng thành ra chữ Bác. 

- Tờ phái thứ 4 được ghi ngày 17 tháng 11 năm Canh Ngọ [1930]. Trong lòng 

phái này không ghi pháp kệ tổ Liễu Quán mà có tính cách như một sắc dụ phong 

chức trong Đạo giáo. 

[4]. Bài kệ của tổ Vạn Phong Thời Ủy: 

Tổ Đạo Giới Định Tông 

Phương Quảng Chứng Viên Thông 

Hành Siêu Minh Thiệt Tế 

Liễu Đạt Ngộ Chơn Không. 

[5]. Bài kệ của tổ Đạo Mân Mộc Trần: 

Đạo Bổn Nguyên Thành Phật Tổ Tiên 

Minh Như Hồng Nhật Lệ Trung Thiên 

Linh Nguyên Quảng Nhuận Từ Phong Phổ 

Chiếu Thế Chơn Đăng Vạn Cổ Truyền. 

[6]. Chùa này hiện không còn. 

[7]. Long vị hiện được phụng thờ tại chùa Quan Âm, xã Đức Trach, huyện Bố Trạch. 

[8]. Trải qua chiến tranh, chùa Vĩnh Phước đã hoang tàn (nay vừa được trùng tu) nên 

tự tích về ngài Kiểm Ôi không truy tầm được, chưa xác định được thế danh cũng 

như Pháp danh, pháp hiệu của ngài. 

[9]. Lá phái này hiện được lưu giữ tại đình làng Lý Hòa, xã Hải Trạch, huyện Bố 

Trạch. 

[10]. Ở tờ phái quy y này có hai điều đáng quan tâm: 

- Thứ nhất: Tờ phái ghi tên chùa là “Vĩnh Thanh tự” nhưng lại đóng dấu “Vĩnh 

Phước tự, Lý Hòa thôn”. Điều này xác quyết rằng chùa Vĩnh Thanh có mối liên 

hệ mật thiết với chùa Vĩnh Phước. 

- Thứ hai: Nơi dòng ghi Bổn sư truyền thọ được khắc ghi như sau: “Tự Tào 

Động chánh tông tứ thập nhị thế húy THỊ BÀO Bổn sư truyền thọ”. Cách ghi này 

có lẽ do sự nhầm lẫn của thầy Kiểm Ôi hoặc ngài Thị Bào Tâm Nhơn, bởi phần 

trước thì khắc bài kệ của tổ Minh Hải Pháp Bảo nhưng phần sau thì ghi là “Tào 

Động chánh tông”. 

[11]. Mộc bản này đang được lưu giữ tại nhà thầy Hồ Đăng Hới (pháp danh Trung 

Cảnh, đệ tử ngài Lệ Hương). 

[12].  “Điệp Đàn Tỳ-kheo” này hiện được trân tàng tại chùa Quan Âm. 



62 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

[13]. Bảng “Chánh Pháp Nhãn Tạng” hiện được trân tàng tại nhà thầy Hồ Đăng Hới 

(đệ tử ngài Lệ Hương). 

[14]. Hòa thượng Hồng Tuyên phú pháp cho đệ tử bằng chữ THIỀN đứng đầu. Vì thế 

các vị có pháp hiệu chữ THIỀN đều là đệ tử của ngài. 

[15]. Trí Quang Tự Truyện, trang 14, Nxb. TP.HCM, 2011. 

[16]. Hiện nay vẫn chưa có tư liệu nào ghi lại hành trạng của tổ Minh Đức Bửu Tích. 

[17]. Tức tính từ khi Phật Hoàng Trần Nhân Tông đến trại Bố Chính năm 1301; còn 

mốc 1633 là thời điểm ngài Viên Văn Chuyết Chuyết ra Bắc hành hóa và có dừng 

chân lại Thanh Hóa; đó chính cũng là thời điểm ngài Chân Như Đà Lâm được 

Hân Thọ hầu Hà Phúc Chỉnh - cháu nội của vị khai canh thôn Xuân Mai (xã Mai 

Hóa, huyện Tuyên Hóa) thỉnh rước từ Thanh Hóa vào đây hành đạo. 

[18]. Tạm tính từ thời ngài Viên Văn Chuyết Chuyết du Bắc đến năm ngài Tiên Ngộ 

Gia Hội trùng hưng lại chùa cổ trên núi Thần Đinh. 

[19]. Từ mốc ngài Tiên Ngộ Gia Hội tái lập chùa Kim Phong cho đến khi ngài Hồng 

Tuyên Từ Thông - người đóng vai trò then chốt trong phong trào chấn hưng Phật 

giáo Quảng Bình tiền bán thế kỷ XX viên tịch. 

 

  



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 63 

LỊCH ĐẠI TỔ SƯ TRÚ TRÌ CHÙA QUỐC ÂN5 
 

Tổ đình Quốc Ân là ngôi tổ đình đầu tiên của dòng Thiền Lâm 

Tế tại Đàng Trong. Chùa được Tổ sư Nguyên Thiều Thọ Tông đời 

33 tông Lâm Tế khai sơn vào năm 1683 tại xứ Thuận Hóa. Tính từ 

khi Tổ sư Nguyên Thiều khai sơn đến nay, Tổ đình Quốc Ân đã trải 

qua 333 năm với cả thảy 17 đời trú trì. Từ nơi đây, các đệ tử của Tổ 

sư Nguyên Thiều Thọ Tông đã hoằng hóa khắp các tỉnh miền Trung 

và miền Nam, xây dựng nền tảng cho sự phát triển của Phật giáo 

Việt Nam về sau. 

Vì thế, việc tìm hiểu về hành trạng lịch đại trú trì chùa Quốc 

Ân là một việc làm cần thiết để tỏ tường hơn về công hạnh của chư 

Tổ cũng như sự truyền thừa của ngôi Tổ đình lịch sử này. 

 

Toàn cảnh tổ đình Quốc Ân, thành phố Huế 

Ảnh Không Nhiên 

A. Các đời trú trì chùa Quốc Ân 

1. Thiền sư Nguyên Thiều Thọ Tông [1648-1728] 

Thiền sư pháp danh Nguyên Thiều, hiệu Thọ Tông hay còn có 

pháp danh khác là Siêu Bạch, hiệu Hoán Bích, nối pháp đời 33 tông 

                                                 
5 Đăng trên Tạp chí Liễu Quán số 08, NXB Thuận Hóa 2016 



64 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Lâm Tế, truyền thừa cả hai pháp kệ của phái Tổ Định Tuyết Phong 

và phái Đạo Mân Mộc Trần. 

Ngài họ Tạ, sinh ngày 18 tháng 5 năm Mậu Tý [1648] tại Trình 

Hương, Triều Châu, Quảng Đông, Trung Quốc. Ngài xuất gia và đắc 

pháp với Thiền sư Bổn Quả 

Khoáng Viên hay còn gọi là 

Hành Quả Khoáng Viên tại 

chùa Báo Tư. Năm 1677, 

Ngài sang Việt Nam lập chùa 

Thập Tháp ở tỉnh Bình Định. 

Đến năm 1683 Ngài ra Phú 

Xuân lập chùa Quốc Ân và 

sau đó được chúa Nguyễn sắc 

dụ trú trì chùa Hà Trung. 

Ngài viên tịch vào ngày 

19 tháng 10 năm Mậu Thân 

[1728], hưởng thọ 81 tuổi. 

Tháp mộ được kiến lập tại xứ 

Cửa Hóa, Huế. 

Sau khi Ngài viên tịch, 

Quốc chúa Nguyễn Phúc Chú 

đã ngự tứ văn bia và ban cho 

hiệu là Hạnh Đoan Thiền sư. 

Long vị thờ tại Quốc Ân ghi: “敕 賜 國 恩 堂 上 臨 濟 正 宗 三 十 

三 世 諱 元 韶 上 壽 下 宗 謚 行 端 老 和 尚 猊 座” (Sắc Tứ Quốc 

Ân Đường thượng Lâm Tế chánh tông Tam thập tam thế húy 

Nguyên Thiều thượng Thọ hạ Tông thụy Hạnh Đoan lão Hòa 

thượng nghê tòa). 

Thiền sư Nguyên Thiều Thọ Tông hay còn gọi là Siêu Bạch 

Hoán Bích được tôn xưng là Sơ tổ của dòng Lâm Tế tại Đàng Trong. 

Pháp tướng tổ sư  
Nguyên Thiều Siêu Bạch (1648-1728):  

Khai sơn Tổ đình Quốc Ân 

Ảnh Không Nhiên 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 65 

Các đệ tử của Ngài đã hành đạo khắp các tỉnh thành ở Đàng Trong 

thời bấy giờ như: Minh Hằng Định Nhiên (trú trì chùa Quốc Ân, 

Huế); Minh Trí Thiện An (trú trì chùa Tây Thiền, Huế); Minh Hải 

Đắc Trí Pháp Bảo (khai sơn chùa Chúc Thánh, Quảng Nam); Minh 

Lượng Thành Đẳng Nguyệt Ân (khai sơn chùa Phổ Bảo(1), Bình 

Định); Minh Dung Thành Chí Pháp Thông (khai sơn chùa Hoàng 

Long); Minh Giác Thành Đạo Kỳ Phương (trú trì chùa Thập Tháp, 

Bình Định); Minh Vật Nhất Tri (khai sơn chùa Kim Cang, Đồng 

Nai); Thành Nhạc Ẩn Sơn (khai sơn chùa Châu Thới, Bình Dương); 

Thành Ngộ Nghiêm Am (trú trì chùa Linh Thứu); Thành Duyệt 

(khai sơn chùa Quang Yên(2), Quảng Nam). 

Từ nơi Ngài, phái thiền Lâm Tế phát triển sâu rộng tại Đàng 

Trong và Quốc Ân trở thành Tổ đình chính của tông Lâm Tế tại 

Việt Nam. 

2. Thiền sư Minh Hằng Định Nhiên [? -1793] 

Thiền sư pháp danh Minh Hằng, hiệu Định Nhiên nối pháp đời 

34 tông Lâm Tế theo kệ phái Tổ Định Tuyết Phong. Ngài là đệ tử 

của Thiền sư Nguyên Thiều Siêu Bạch và kế thừa trú trì chùa Quốc 

Ân sau khi Bổn sư viên tịch vào năm 1728. Như vậy, thời gian Ngài 

trú trì Quốc Ân cả thảy 64 năm cho đến ngày viên tịch vào năm 

1793. Dưới thời Ngài trú trì, diện tích đất ruộng chùa Quốc Ân lên 

đến 10 mẫu. Tuy nhiên vào lúc cuối đời Ngài, Tây Sơn binh hỏa và 

chùa Quốc Ân bị điêu tàn trong chiến tranh. Thiền sư Minh Hằng 

Định Nhiên viên tịch vào năm Quý Sửu [1793]. Tháp mộ Ngài ban 

đầu được lập cạnh tháp Tổ Nguyên Thiều. Đến năm 2001, vì nhà 

nước phóng đường nên được cải táng về khu mộ tháp chùa Quốc 

Ân tại Hòn Thiên (núi Bân). Hằng năm kỵ Ngài vào ngày 26 tháng 

10 âm lịch, long vị thờ tại Tổ đường Quốc Ân ghi: “嗣 臨 濟 正 宗 

三 十 四 世 諱 明 恒 上 定 下 然 大 老 和 尚 覺 靈 猊 座” (Tự 

Lâm Tế chánh công Tam thập tứ thế húy Minh Hằng thượng Định 

hạ Nhiên Đại lão Hòa thượng Giác linh nghê tòa). 



66 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Đệ tử của Ngài có các vị như: Phật Thuận Quảng Đức, Phật Tánh 

Phước Thành, Thiệt Tánh Trí Hải...v.v, trong đó các ngài Phật Thuận 

Quảng Đức và Thiệt Tánh Trí Hải kế nhau trú trì chùa Quốc Ân. 

3. Thiền sư Phật Thuận Quảng Đức(3) [ ? - ?] 

Thiền sư pháp danh Phật Thuận, hiệu Quảng Đức, nối pháp 

đời 35 tông Lâm Tế theo kệ phái Đạo Mân Mộc Trần. Ngài là đệ tử 

của Thiền sư Minh Hằng Định Nhiên(4). Ngài kế thừa Bổn sư trụ trì 

chùa vào năm 1793 và tịch năm nào không rõ. Có thể Ngài tịch sau 

Bổn sư không lâu và trong thời Tây Sơn binh lửa nên tự tích không 

được ghi tường tận. 

 Mộ tháp Ngài nằm phía trước trong vườn chùa, không có long 

vị tại Tổ đường nhưng tự phổ có ghi pháp danh và pháp hiệu của 

Ngài như sau: “三 十 五 世 諱 佛 順 上 廣 下 德 大 師” (Tam thập 

ngũ thế huý Phật Thuận thượng Quảng hạ Đức Đại sư). 

Ngài có các đệ tử như: Tổ Trạm Chí Toàn; Tổ Chơn Đức Bổn; 

Tổ Hiện Chí Từ; Tổ Thể Nhật Minh; Tổ Thắng Thiên Tọa...v.v, có 

ghi trong tự phổ nhưng không thấy long vị thờ cũng như mộ tháp. 

4. Thiền sư Thiệt Tánh Trí Hải [ ?-1805] 

Thiền sư pháp danh Thiệt Tánh hiệu Trí Hải nối pháp đời 35 

tông Lâm Tế theo kệ phái Tổ Định Tuyết Phong. Ngài là đệ tử của 

Thiền sư Minh Hằng Định Nhiên và kế nghiệp Sư huynh Phật 

Thuận Quảng Đức trú trì chùa Quốc Ân. 

Sau khi Gia Long phục quốc, vào năm Ất Sửu [1805], công 

chúa Long Thành pháp danh Tế Minh hiệu Thiên Nhật theo lời chỉ 

dạy của Bổn sư là Hòa thượng Thiệt Thành Liễu Đạt phát tâm cúng 

dường 300 lạng bạc để đại trùng tu chùa Quốc Ân. Tuy nhiên, công 

việc trùng tu vừa khởi sự thì Ngài viên tịch, mộ tháp lập trong khuôn 

viên chùa Quốc Ân. Long vị thờ tại Tổ đường ghi: “嗣 臨 濟 正 宗 

第 三 十 五 世 重 興 國 恩 諱 實 性 字 智 海 謚 勤 信 覺 靈 之 位” 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 67 

(Tự Lâm Tế chánh tông Tam thập ngũ thế trùng hưng Quốc Ân húy 

Thiệt Tánh hiệu Trí Hải thụy Cần Tín Giác linh chi vị). 

Đệ tử của Ngài ghi trong tự phổ có Tế Lịch Chánh Văn và Tế 

Đạt Phước Châu. Trong đó, đệ tử Tế Lịch Chánh Văn kế thừa Ngài 

trú trì chùa Quốc Ân. 

5. Thiền sư Tế Lịch Chánh Văn [ ?-1817] 

Thiền sư pháp danh Tế Lịch, hiệu Chánh Văn, nối pháp đời 36 

tông Lâm Tế theo kệ phái Tổ Định Tuyết Phong. Ngài là đệ tử của 

Thiền sư Thiệt Tánh Trí Hải và kế nghiệp Thầy trụ trì chùa Quốc 

Ân đồng thời cũng là người thừa đương công việc trùng tu chùa 

Quốc Ân vừa được khởi xướng. Thiền sư trụ trì chùa Quốc Ân được 

12 năm và viên tịch vào năm Đinh Sửu [1817]. Mộ tháp Ngài cải 

táng một lần với tháp Tổ Minh Hằng Định Nhiên về khu vực mộ 

tháp chùa Quốc Ân tại Hòn Thiên (núi Bân), long vị thờ tại Tổ 

đường ghi: “嗣 臨 濟 正 宗 第 三 十 六 世 諱 際嗝上 正 下 聞 大 

師 之 位” (Tự Lâm Tế chánh tông Đệ tam thập lục thế húy Tế Lịch 

thượng Chánh hạ Văn Đại sư chi vị). 

Đệ tử của Ngài có Liễu Thông Huệ Giám về sau tiếp tục trú 

trì chùa Quốc Ân. 

6. Thiền sư Tổ Ấn Mật Hoằng [1754-1825] 

Thiền sư pháp danh Tổ Ấn, hiệu Mật Hoằng nối pháp đời 36 

tông Lâm Tế theo kệ phái Đạo Mân Mộc Trần. Ngài họ Nguyễn, 

sinh quán tại Phù Cát, Bình Định và là đệ tử của Thiền sư Phật Ý 

Linh Nhạc tại chùa Đại Giác, Biên Hòa. Ngài được vua Gia Long 

triệu ra Kinh đô Thuận Hóa phong chức Tăng cang chùa Thiên Mụ 

vào năm 1814. Cũng trong năm này, Ngài mở Giới đàn tại chùa 

Thiên Mụ. Năm 1817, sau khi Thiền sư Tế Lịch Chánh Văn viên 

tịch, Ngài được bổ làm trụ trì và có công rất lớn trong việc trùng 

kiến chùa Quốc Ân. Ngoài ra Ngài còn có công trong việc trùng tu 

các Tổ đình thuộc pháp phái Nguyên Thiều như chùa Thập Tháp ở 



68 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Bình Định; chùa Từ Ân ở Gia Định, chùa Đại Giác ở Biên Hòa...v.v. 

Đệ tử của Ngài rất nhiều và hành đạo khắp các tỉnh thành từ miền 

Trung cho đến miền Nam thời bấy giờ. 

Thiền sư sinh năm Giáp Tuất [1754] và thị tịch vào ngày mồng 

1 tháng 10 năm Ất Dậu [1825], thọ 73(5) tuổi. Bảo tháp được lập sau 

chùa Quốc Ân, long vị thờ tại Tổ đường ghi: “敕 賜 天 姥 住 持 重 

建 國 恩 臨 濟 正 宗 第 三 十 六 世 諱 祖 印 上 蜜 下 弘 老 和 尚 

猊 座” (Sắc tứ Thiên Mụ trú trì, trùng kiến Quốc Ân, Lâm Tế chánh 

tông Tam thập lục thế húy Tổ Ấn thượng Mật hạ Hoằng lão Hòa 

thượng nghê tòa). 

Tại Huế, Ngài có các đệ tử như Tiên Ngộ Minh Giác (Tăng 

cang chùa Thiên Mụ); Tiên Đạt Nguyên Long; Tiên Chơn Chánh 

Thiện; Tiên Cố Chánh Kiên...v.v, kế thế nhau trú trì chùa Thiền 

Lâm, Huế. 

7. Thiền sư Liễu Thông Huệ Giám [ ?-1844] 

Thiền sư pháp danh Liễu Thông, hiệu Huệ Giám, nối pháp đời 

37 tông Lâm Tế theo kệ phái Tổ Định Tuyết Phong. Ngài là đệ tử 

của Thiền sư Tế Lịch Chánh Văn. Sau khi Bổn sư viên tịch, có thể 

Ngài còn nhỏ tuổi nên chưa được cử trú trì hoặc giả chùa Quốc Ân 

được sự ưu ái của triều đình nên đã cử Tăng cang Mật Hoằng đảm 

nhiệm trú trì. Bởi lẽ với uy tín của Thiền sư Mật Hoằng, việc trùng 

kiến chùa Quốc Ân sẽ dễ dàng được tiến hành một cách thuận lợi. 

Vì thế, sau khi Thiền sư Mật Hoằng viên tịch, Ngài chính thức kế 

thừa trú trì từ năm 1825 đến năm 1844, tổng cộng 11 năm. 

Ngài viên tịch vào ngày 26 tháng 2 năm Giáp Thìn [1844], mộ 

tháp lập tại đồi Hòn Thiên (núi Bân) bên ngoài khuôn viên chùa 

Quốc Ân. Long vị thờ tại Tổ đường ghi: “臨 濟 家 譜 第 三 十 七 

國 恩 住 持 諱 了 通 上 慧 下 鑑 大 師 覺 靈 之 位” (Lâm Tế gia 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 69 

phổ Đệ tam thập thất, Quốc Ân trú trì húy Liễu Thông thượng Huệ 

hạ Giám Đại sư Giác linh chi vị). 

 

Vườn tháp trong khuôn viên Tổ đình Quốc Ân 

Ảnh Không Nhiên 

8. Thiền sư Tế Chánh Bổn Giác [ ?-1851] 

Thiền sư pháp danh Tế Chánh, hiệu Bổn Giác, nối pháp đời 

36 tông Lâm Tế theo kệ phái Tổ Định Tuyết Phong. Ngài là đệ tử 

của Thiền sư Thiệt Thành Liễu Đạt tại chùa Từ Ân, Gia Định. 

Sau khi ngài Thiệt Thành Liễu Đạt về Gia Định, triều đình đã 

sắc phong ngài Tế Chánh Bổn Giác làm Tăng cang chùa Thiên Mụ. 

Năm Thiệu Trị nguyên niên, Ngài cùng với trú trì chùa Quốc Ân là 

Liễu Thông Huệ Giám đứng đơn xin trùng tu chùa Quốc Ân. Công 

việc trùng tu kéo dài đến năm 1843 mới hoàn thành. 

Năm Minh Mạng thứ 11, Canh Dần [1830], Ngài được cung 

thỉnh làm Hòa thượng Đường đầu tại Giới đàn chùa Thiên Mụ. 

Năm Minh Mạng thứ 13, Nhâm Thìn [1832], Ngài và tăng 

chúng(6) Quốc Ân khắc in bộ “Tịnh Độ Thần Chung”, 2 quyển. Năm 



70 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Canh Tý [1840], Ngài có chú tạo một quả chuông nặng 662 cân và 

tôn trí tại chùa Quốc Ân. 

Ngài viên tịch vào ngày 15 tháng 12 năm Canh Tuất [1851]. 

Mộ tháp lập gần tháp ngài Tổ Ấn Mật Hoằng trong vườn chùa Quốc 

Ân, long vị ghi: “賜 依 缽 禅 杖 天 姥 僧 剛 重 興 國 恩 嗣 祖 第 

三 十 六 世 諱 際 正 本 覺 和 尚 覺 靈 之 位” (Tứ y bát thiền 

trượng Thiên Mụ Tăng cang, trùng hưng Quốc Ân từ tổ Đệ tam thập 

lục thế húy Tế Chánh Bổn Giác Hòa thượng Giác linh chi vị). 

Đệ tử nối pháp của Ngài rất nhiều như: Liễu Kiến Từ Hòa, Liễu 

Triệt Từ Minh, Liễu Chơn Từ Hiếu: kế vị nhau làm trú trì chùa Quốc 

Ân; Liễu Thuật Từ Lượng (trú trì chùa Khánh Vân); Liễu Tánh Huệ 

Cảnh (tức ngài Tánh Hoạt Huệ Cảnh - khai sơn chùa Tường Vân); 

Liễu Đạo Từ Niệm (trú trì chùa Minh Đức, Quảng Bình). 

9. Thiền sư Liễu Kiến Từ Hòa [ ?-1863] 

Thiền sư pháp danh Liễu Kiến, hiệu Từ Hòa, nối pháp đời 37 

tông Lâm Tế theo kệ phái Tổ Định Tuyết Phong. Ngài là đệ tử của 

Thiền sư Tế Chánh Bổn Giác. Trong thời gian trú trì chùa Quốc Ân, 

Ngài đã xây dựng am Thánh Mẫu và miếu Ngũ Hành trong chùa để 

đáp ứng tín ngưỡng của nhân dân. 

Ngài viên tịch vào ngày 28 tháng 7 năm Quý Hợi [1863], bảo 

tháp được kiến lập trong khuôn viên chùa. Ngài trụ trì Quốc Ân được 

12 năm. Long vị thờ tại Tổ đường ghi: “賜 刀 牒 嗣 臨 濟 家 譜 三 

十 七 代 國 恩 寺 住 持 諱 了 見 上 慈 下和大 師 覺 靈 之 猊 位

” (Tứ đao điệp tự Lâm Tế gia phổ Tam thập thất đại Quốc Ân tự trú 

trì húy Liễu Kiến thượng Từ hạ Hòa Đại sư Giác linh chi nghê vị). 

10. Thiền sư Liễu Triệt Từ Minh [ ?-1882] 

Ngài thế danh Đoàn Xuân Thu, pháp danh Liễu Triệt, hiệu Từ 

Minh, là đệ tử của Thiền sư Tế Chánh Bổn Giác, huynh đệ với tiền 

nhiệm trú trì là Liễu Kiến Từ Hòa. Ngài đảm nhận trú trì Quốc Ân 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 71 

được ba năm và ra khai sơn chùa Viên Quang (nay là chùa Linh 

Quang), tiếp đó được triều đình bổ làm Tăng cang chùa Giác Hoàng. 

Ngài viên tịch ngày 26 tháng 6 năm Nhâm Ngọ [1882], bảo 

tháp lập trong khuôn viên chùa Quốc Ân, long vị thờ tại Tổ đường 

ghi: “覺 皇 僧 剛 開 建 圓 光 寺 諱 了 徹 號 慈 明 和 尚 之 覺 靈

” (Giác Hoàng Tăng cang, khai kiến Viên Quang tự húy Liễu Triệt 

hiệu Từ Minh Hòa thượng chi Giác linh). 

11. Thiền sư Liễu Chơn Từ Hiếu [1814-1890] 

Thiền sư pháp danh Liễu Chơn, hiệu Từ Hiếu, nối pháp đời 37 

tông Lâm Tế theo kệ phái Tổ Định Tuyết Phong. Ngài là đệ tử của 

Thiền sư Tế Chánh Bổn Giác. Ngài từng đảm nhận trú trì chùa Long 

Quang, Tăng cang Giác Hoàng, sau đó là Tăng cang Thiên Mụ. 

Ngài đã tạo hai pho tượng Phật và mua 5 mẫu ruộng ở làng 

Thần Phù để làm tự điền cho Quốc Ân. 

Ngài có công rất lớn trong việc khắc lại văn bia tháp mộ Tổ 

Nguyên Thiều để ngày nay đàn hậu học còn biết được những tư liệu 

quý báu về vị Tổ sư đầu tiên của dòng Lâm Tế tại Đàng Trong. 

Ngài viên tịch vào ngày 9 tháng 5 năm Canh Dần [1890], 

hưởng thọ 77 tuổi. Mộ tháp lập trong chùa, long vị thờ tại Tổ đường 

ghi: “敕 賜 靈 姥 寺 僧 剛 重 興 國 恩 嗣 祖 三 十 七 世 諱 了 真 

慈 孝 覺 靈 之 座 位” (Sắc tứ Linh Mụ tự Tăng cang, trùng hưng 

Quốc Ân từ tổ Tam thập thất thế húy Liễu Chơn Từ Hiếu Giác linh 

chi tọa vị). 

12. Thiền sư Minh Đức Bửu Tích [ ?-1908] 

Thiền sư pháp danh Minh Đức, hiệu Bửu Tích, thế danh Bùi 

Tích được triều đình cử làm Tăng cang chùa Thiên Mụ và trú trì 

chùa Quốc Ân. 

Đời Ngài kiến tạo cổng Tam quan đồ sộ nhưng bị cơn bão năm 

1904 thổi sụp hoàn toàn. 



72 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Ngài viên tịch vào năm Mậu Thân [1908], tháp lập tại đồi Hòn 

Thiên (núi Bân), bên cạnh tháp Tổ Huệ Giám. Lòng long vị thờ tại 

Tổ đường ghi: “敕 賜 天 姥 僧 剛 臨 濟 正 宗 四 十 一 世 嗣 國 

恩 住 持 諱 明 德 號寶積 大 師 覺 靈 猊 座” (Sắc tứ Thiên Mụ 

Tăng cang Lâm Tế chánh tông tứ thập nhất thế, tự Quốc Ân trú trì 

húy Minh Đức hiệu Bửu Tích Đại sư Giác linh nghê tòa). 

Tuy nhiên, lòng bia tháp Ngài lại ghi như sau: “敕 賜 天 姥 

僧 剛 嗣 國 恩 寺 住 持 臨 濟 正 尊 四 十 一 上 明 下 德 號 慧 嚴 

大 師 之 塔 - 維 新 二 年 歲 次 戊 申 四 月 日 造” (Sắc tứ Thiên 

Mụ Tăng cang, tự Quốc Ân tự trú trì, Lâm Tế chánh tônng tứ thập 

nhất, thượng Minh hạ Đức hiệu Huệ Nghiêm Đại sư chi tháp - Duy 

Tân nhị niên, tuế thứ Mậu Thân tứ nguyệt nhật tạo). 

Ở đây chúng ta thấy có sự khác biệt về pháp hiệu của ngài 

Minh Đức. Long vị ghi hiệu là Bửu Tích nhưng bảo tháp ghi là Huệ 

Nghiêm. Chúng tôi sẽ lý giải sự khác biệt ấy ở phần cuối của bài 

viết này. 

Đệ tử của Ngài rất đông, trong đó có Như Hán Nguyên Cát; 

Như Thông Đắc Ân; Như Đông Đắc Quang kế tiếp nhau trú trì chùa 

Quốc Ân. 

13. Thiền sư Như Hán Nguyên Cát [ ?-1914] 

Thiền sư pháp danh Như Hán, đệ tử của ngài Minh Đức Bửu 

Tích. Sau khi bổn sư quy tịch, Ngài cầu pháp với Tổ Hải Thiệu 

Cương Kỷ nên còn có pháp danh Thanh Hy, hiệu Nguyên Cát. Ngài 

đảm nhiệm trú trì chùa Quốc Ân vào khoảng năm 1908 đồng thời 

kiêm nhiệm trú trì chùa Linh Quang. Ngài đã xây dựng lại cổng 

Quốc Ân bị tàn phá do cơn bão vào năm 1904. Đồng thời Ngài làm 

một cái long đình lớn để thờ Tam Thế Phật mà hiện nay vẫn còn tại 

chánh điện của chùa. 

Thiền sư viên tịch vào ngày 12 tháng 4 năm 1914, mộ tháp sau 

vườn chùa. Long vị thờ ở Tổ đường ghi: “敕 賜 靈 光 寺 住 持 重 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 73 

興 國 恩 嗣 祖 四 十 一 世 諱 如 漢 謚 元 吉 號 清 熙 大 師 覺 靈 

猊 座” (Sắc tứ Linh Quang tự trú trì, trùng hưng Quốc Ân, từ tổ Tứ 

thập nhất thế húy Như Hán thụy Nguyên Cát hiệu Thanh Hy Đại sư 

Giác linh nghê tòa). 

14. Thiền sư Như Thông Đắc Ân [1873-1935] 

Thiền sư pháp danh Như Thông, hiệu Đắc Ân, thế danh Đặng 

Kỳ Định, sinh năm 1873 tại Quảng Bình. Ngài xuất gia năm lên 10 

tuổi với Thiền sư Minh Đức Bửu Tích tại chùa Linh Mụ; thọ Đại 

giới tại chùa Báo Quốc năm 1894 do ngài Hải Thuận Lương Duyên 

làm Đường đầu. 

Sau đó Ngài về tu học và đắc pháp với pháp huynh Như Cát 

và kế nghiệp trú trì chùa Quốc Ân. Ngài có công trùng tu chánh điện 

năm 1915 và Đông đường, Tây đường. Năm 1917 được triều đình 

cử làm trú trì chùa Thiên Mụ. Năm 1924 làm Đệ Tam tôn chứng 

Giới đàn chùa Từ Hiếu, Huế. 

Ngài viên tịch vào ngày 26 tháng 3 năm 1935, hưởng thọ 62 

tuổi, tháp mộ lập tại chùa. Long vị thờ tại Tổ đường ghi: “敕 賜 天 

姥 寺 住 持 重 興 國 恩 寺 嗣 臨 濟 四 十 二 世 諱 如 通 字 其 錠 

號 得 恩 尊 證 阿 闍 黎 覺 靈 猊 座” (Sắc tứ Thiên Mụ tự trú trì, 

trùng hưng Quốc Ân tự, tự Lâm Tế tứ thập nhị thế húy Như Thông 

tự Kỳ Định hiệu Đắc Ân Tôn chứng A-xà-lê Giác linh nghê tòa). 

Đệ tử của Ngài có ngài Hồng Tuyên Chánh Giáo Từ Thông - 

trú trì chùa Phổ Minh, Quảng Bình và truyền xuống các vị như cố 

Hòa thượng Thích Thuyền Ấn (pháp danh Nhật Liên, tự Thiện 

Giải), Hòa thượng Thích Trí Quang (pháp danh Nhật Quang hiệu 

Thiền Minh), Hòa thượng Thích Nhật Thiện đều là những vị danh 

Tăng thời cận đại của Phật giáo Việt Nam. 



74 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

15. Thiền sư Như Đông Đắc Quang [ ?-1947] 

Thiền sư pháp danh Như Đông, hiệu Đắc Quang, là bào đệ của 

Thiền sư Như Thông Đắc Ân. Ngài kế vị trú trì chùa Quốc Ân sau 

khi pháp huynh Như Thông Đắc Ân viên tịch. 

Năm 1941, Ngài có mở Giới đàn tại chùa Quốc Ân. Giới đàn 

này ngài Trí Độ thọ Tỳ-kheo; ngài Trí Tịnh thọ Sa-di. Đến năm 

1944, Ngài được cung thỉnh làm Giáo thọ A-xà-lê tại Giới đàn chùa 

Thiền Tôn, Huế. 

Ngài viên tịch vào năm 1947, mộ tháp lập tại chùa, lòng long 

vị ghi: “嗣 臨 濟 四 十 二 世 天 姥 寺 僧 剛 重 興 國 恩 寺上 如 

下 東 號 得 光 教 授 阿 闍 黎 師 覺 靈 猊 座” (Tự Lâm Tế tứ thập 

nhị thế, Thiên Mụ tự Tăng cang, trùng hưng Quốc Ân tự thượng Như 

hạ Đông hiệu Đắc Quang Giáo thọ A-xà-lê sư Giác linh nghê tòa). 

Đệ tử của Ngài có các vị như: Hồng Chân(7) tức Hòa thượng 

Thích Trí Độ, người có công rất lớn trong thời kỳ chấn hưng Phật 

giáo; Hồng Cảnh Viên Dung Huyền Nghĩa (trú trì chùa Khánh 

Vân); Hồng Nam Hương Mãn Huyền Không (trú trì chùa Quốc Ân); 

Hồng Nhân Phát Huệ Huyền Vân (chùa Thiền Lâm)...v.v. 

16. Thiền sư Hồng Nam Huyền Không [1906-1983] 

Hòa thượng pháp danh Hồng Nam, tự Hương Mãn, hiệu 

Huyền Không, thế danh Trần Đức Triêm, sinh ngày mồng 8 tháng 

4 nhuận năm Bính Ngọ [1906] tại Bình Sơn, Quảng Ngãi. Ngài xuất 

gia năm 1920 tại Quốc Ân và thọ Tỳ-kheo năm 1938 tại chùa Đại 

Bi (Thanh Hóa), do ngài Huệ Minh làm Đường đầu. Tháng 4 năm 

1958, Ngài chính thức trú trì chùa Quốc Ân. 

Ngài được cung thỉnh làm Tôn chứng cho nhiều Giới đàn tại 

Thừa Thiên Huế. Ngài có công trùng tu Quốc Ân trong những giai 

đoạn khó khăn sau năm 1975. Ngài viên tịch ngày 17 tháng 1 năm 

1983, tháp lập trong khuôn viên chùa. Long vị ghi như sau: “嗣 臨 

濟 四 十 三 世 國 恩 寺 住 持 諱 紅 楠 號 玄 空 和 尚 猊 座” (Tự 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 75 

Lâm Tế tứ thập tam thế, Quốc Ân tự trú trì húy Hồng Nam hiệu 

Huyền Không Hòa thượng nghê tòa). 

Đệ tử của Ngài có các vị như: Nhật Minh Diệu Tánh Viên Huệ 

(trú trì chùa Quốc Ân hiện nay); Nhật Khánh Diệu Quả Viên Tâm 

(hiện trú trì chùa Phổ Minh, Long Khánh). 

17. Thiền sư Nhật Minh Diệu Tánh Viên Huệ 

Đương kim trú trì chùa Quốc Ân hiện nay là Hòa thượng pháp 

danh Nhật Minh, tự Diệu Tánh, hiệu Viên Huệ. 

B. Một số nhận định 

Như vậy, kể từ khi Tổ sư Nguyên Thiều chấn tích khai sơn 

tính đến nay chùa Quốc Ân trải qua 17 đời trú trì. Qua hành trạng 

chư Tổ, chúng tôi có những nhận xét như sau: 

1. Niên đại các đời trú trì chùa Quốc Ân 

Căn cứ vào năm sinh, năm tịch của chư Tổ tại Tổ đình Quốc 

Ân, chúng tôi tạm lập biểu đồ về khung niên đại các đời trú trì của 

chùa như sau: 

Đời trú 

trì 
Pháp danh - Pháp tự 

Năm sinh - 

tịch 
Năm trú trì 

01 Nguyên Thiều Thọ Tông 1648 - 1728 1682 - 1728 

02 Minh Hằng Định Nhiên ? - 1793 1728 - 1793 

03 Phật Thuận Quảng Đức ? - ? 1793 - ? 

04 Thiệt Tánh Trí Hải ? - 1805 ? - 1805 

05 Tế Lịch Chánh Văn ? - 1917 1805 - 1917 

06 Tổ Ấn Mật Hoằng 1754 - 1825 1817 - 1825 

07 Liễu Thông Huệ Giám ? - 1844 1825 - 1844 

08 Tế Chánh Bổn Giác ? - 1851 1844 - 1851 



76 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

09 Liễu Kiến Từ Hòa ? - 1863 1851 - 1863 

10 Liễu Triệt Từ Minh ? - 1882 1863 - 1866 

11 Liễu Chơn Từ Hiếu 1814 - 1890 1866 - 1890 

12 Minh Đức Bửu Tích ? - 1908 1890 - 1908 

13 Như Hán Nguyên Cát ? - 1914 1908 - 1914 

14 Như Thông Đắc Ân 1873 - 1935 1914 - 1935 

15 Như Đông Đắc Quang ? - 1947 1935 - 1947 

16 Hồng Nam Huyền Không 1906 - 1983 1947 - 1983 

17 Nhật Minh Diệu Tánh  1983 đến nay 

2. Các đời trú trì chùa Quốc Ân có khi không tương tục từ 

thầy xuống trò: 

 Căn cứ vào Pháp danh của chư vị trú trì, chúng ta thấy rằng 

sự truyền thừa tại chùa Quốc Ân không xuyên suốt tương tục từ thầy 

xuống trò như một số Tổ đình khác. Chẳng hạn như ngài Tế Lịch 

Chánh Văn viên tịch thì ngài Tổ Ấn Mật Hoằng đương kim Tăng 

cang chùa Thiên Mụ được cử làm trú trì Quốc Ân. Hoặc sau khi 

ngài Mật Hoằng viên tịch thì ngài Liễu Thông Huệ Giám đệ tử của 

ngài Tế Lịch Chánh Văn đảm nhiệm trú trì...v.v. Sự truyền thừa 

không tương tục này bắt đầu từ đầu đời vua Minh Mạng cho đến 

cuối thế kỷ XIX. Sở dĩ có sự đan xen như vậy vì chùa Quốc Ân 

được triều đình xếp vào ngạch chùa công nên việc trú trì còn tùy 

thuộc vào sự phân bổ của triều đình. 

3. Các đời trú trì chùa Quốc Ân không xuyên suốt một kệ pháp: 

Như trên đã trình bày, Tổ sư Nguyên Thiều còn có pháp danh 

Siêu Bạch, đời pháp 33 tông Lâm Tế. Như vậy, Tổ thọ cả hai pháp 

kệ của Tổ Vạn Phong Thời Ủy và Tổ Đạo Mân Mộc Trần. Vì thế, 

khi truyền pháp sang Đàng Trong, Tổ cũng cho đệ tử song song hai 

pháp danh của hai kệ phái. Do đặc điểm đó mà chư Tổ trú trì chùa 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 77 

Quốc Ân có sự đan xen cả hai kệ phái Vạn Phong Thời Ủy và Đạo 

Mân Mộc Trần. Tuy nhiên, tất cả các Ngài đều là hậu duệ của Tổ 

sư Nguyên Thiều Siêu Bạch. 

Chúng tôi căn cứ vào pháp danh thờ tại Tổ đường và “Tự phổ” 

hiện còn phụng thờ tại chùa làm biểu đồ đối chiếu như sau: 

Đời trú 

trì 
Pháp danh - Pháp tự 

Đời 

pháp 
Thuộc Kệ phái 

01 Nguyên Thiều Thọ Tông 33 Đạo Mân Mộc Trần 

02 Minh Hằng Định Nhiên 34 Tổ Định Tuyết Phong 

03 Phật Thuận Quảng Đức 35 Đạo Mân Mộc Trần 

04 Thiệt Tánh Trí Hải 35 Tổ Định Tuyết Phong 

05 Tế Lịch Chánh Văn 36 Tổ Định Tuyết Phong 

06 Tổ Ấn Mật Hoằng 36 Đạo Mân Mộc Trần 

07 Liễu Thông Huệ Giám 37 Tổ Định Tuyết Phong 

08 Tế Chánh Bổn Giác 36 Tổ Định Tuyết Phong 

09 Liễu Kiến Từ Hòa 37 Tổ Định Tuyết Phong 

10 Liễu Triệt Từ Minh 37 Tổ Định Tuyết Phong 

11 Liễu Chơn Từ Hiếu 37 Tổ Định Tuyết Phong 

12 Minh Đức Bửu Tích 38 Đạo Mân Mộc Trần 

13 Như Hán Nguyên Cát 39 Đạo Mân Mộc Trần 

14 Như Thông Đắc Ân 39 Đạo Mân Mộc Trần 

15 Như Đông Đắc Quang 39 Đạo Mân Mộc Trần 

16 Hồng Nam Huyền Không 40 Đạo Mân Mộc Trần 

17 Nhật Minh Diệu Tánh 41 Đạo Mân Mộc Trần 



78 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

4. Đồng chức trú trì Tổ đình Quốc Ân: 

Theo những gì ông L.Cadière ghi lại và khảo chứng niên đại 

các đời trú trì chùa Quốc Ân, chúng tôi thấy có một số Thiền sư 

đồng đảm nhiệm vai trò trú trì Tổ đình Quốc Ân hay nói cách khác 

là Chứng minh đạo sư của Tổ đình. Bởi lẽ các Ngài đều là những 

bậc danh Tăng đương đại, với đạo hạnh và uy tín của mình, các Ngài 

đã vực dậy sức sống của chùa Quốc Ân trong vườn thiền Thuận 

Hóa. Đó là các Thiền sư Tổ Ấn Mật Hoằng, Tế Chánh Bổn Giác, 

Minh Đức Bửu Tích.  

Các ngài Tổ Ấn Mật Hoằng, Tế Chánh Bổn Giác đều là đồ tôn 

của Tổ Nguyên Thiều Siêu Bạch. Các Ngài ngoài trách nhiệm với 

chùa của Bổn sư mình như Đại Giác ở Biên Hòa, chùa Từ Ân ở Gia 

Định còn có bổn phận trùng hưng chốn Tổ Quốc Ân, chiếc nôi của 

thiền phái Lâm Tế Đàng Trong. Vì thế, Ngài Tổ Ấn Mật Hoằng và 

Tế Chánh Bổn Giác bằng uy tín của mình đã vận động trùng tu chùa 

Quốc Ân mà đến nay các công trình ấy vẫn còn hiện hữu, tạo sự uy 

nghiêm của một ngôi đại già-lam nơi xứ Huế. 

Chẳng hạn như ngài Tế Chánh Bổn Giác đã cùng đứng đơn 

với trú trì chùa Quốc Ân là Liễu Thông Huệ Giám xin triều đình 

cấp kinh phí trùng tu chùa vào năm Thiệu Trị nguyên niên [1841]. 

Riêng ngài Minh Đức Bửu Tích, ông L.Cadière cho rằng ngài 

là chú của ngài Như Hán Nguyên Cát, nên ngài Như Hán để ngài 

Minh Đức chức vị trú trì danh dự chùa Quốc Ân. Điều này không 

thể khả tín. Bởi vì ghi tên trú trì một ngôi chùa không thể do ai tự ý 

làm được. Lại thêm chùa Quốc Ân thuộc diện chùa công nên việc 

bổ nhiệm trú trì thời bấy giờ đều lệ thuộc vào triều đình nhà Nguyễn. 

Theo chúng tôi, có thể ngài Minh Đức Bửu Tích đương là Tăng 

cang Thiên Mụ được triều đình cử làm trú trì Quốc Ân. Tuy nhiên, 

Ngài không trực tiếp ở Quốc Ân nhiều nên giao cho đệ tử Như Hán 

Nguyên Cát trông coi Phật sự tại Quốc Ân. Đây cũng là điều mà 

chúng ta thường gặp trong thiền môn tại Thuận Hóa. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 79 

5. Sự lệch đời pháp từ Ngài Minh Đức Bửu Tích về sau: 

Kể từ đời ngài Minh Đức Bửu Tích trú trì cho đến nay, chùa 

Quốc Ân truyền thừa xuyên suốt từ thầy xuống trò theo kệ phái Đạo 

Mân Mộc Trần. Khi khảo cứu các lòng long vị, chúng tôi thấy có 

sự sai lệch đời pháp so với bài kệ của Tổ Đạo Mân Mộc Trần. 

Theo kệ phái Tổ Đạo Mân Mộc Trần thì các thiền sư có pháp 

danh chữ Minh thuộc đời 38; pháp danh chữ Như thuộc đời 39, 

pháp danh chữ Hồng thuộc đời 40, pháp danh chữ Nhật thuộc đời 

41… Tuy nhiên, tại Tổ đình Quốc Ân từ ngài Minh Đức Bửu Tích 

trở về sau này có sự sai lệch đời pháp và cụ thể như sau: 

STT Pháp danh 
Ghi  đúng 

đời pháp 

Ghi lệch 

đời pháp 

01 Minh Đức Bửu Tích Đời 38 Đời 41 

02 Như Hán Nguyên Cát Đời 39 Đời 41 

03 Như Thông Đắc Ân Đời 39 Đời 42 

04 Như Đông Đắc Quang Đời 39 Đời 42 

05 Hồng Nam Huyền Không Đời 40 Đời 43 

06 Nhật Minh Diệu Tánh Đời 41 Đời 44 

Nguyên nhân của sự sai lệch ấy được lý giải qua các đời trú trì 

như sau: 

- Về Thiền sư Minh Đức(8) Bửu Tích: theo long vị Thiền sư 

Minh Đức Bửu Tích ghi đời 41 tông Lâm Tế. Tuy nhiên, khi khảo 

sát thực tế khu vực tháp mộ chùa Quốc Ân tại Hòn Thiên (núi Bân), 

chúng tôi thấy có một ngôi tháp ghi pháp danh Minh Đức, hiệu Huệ 

Nghiêm và năm phụng lập là Duy Tân thứ 2, Mậu Thân [1908]. Điều 

này chúng tôi thấy khế hợp với năm mất của ngài Minh Đức Bửu 

Tích. Như vậy chứng tỏ ngài Minh Đức Bửu Tích và Minh Đức Huệ 

Nghiêm chỉ là một. Đồng thời, theo kệ dòng Đạo Mân Mộc Trần thì 



80 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

chữ Minh thuộc đời pháp 38 nhưng nơi đây lại ghi đời 41. Và pháp 

hiệu Huệ Nghiêm có thể lý giải cho chúng ta sự sai lệch này. 

Như chúng ta đã biết, Thiền sư Hải Thiệu Cương Kỷ chùa Từ 

Hiếu phú pháp cho đệ tử có pháp hiệu chữ Huệ đứng đầu như: 

Thanh Tú Huệ Pháp (chùa Thiên Hưng); Thanh Thái Huệ Minh 

(chùa Từ Hiếu); Thanh Trí Huệ Giác (chùa Quảng Tế)...v.v. Ngài 

Hải Thiệu Cương Kỷ thuộc đời pháp 40 dòng Liễu Quán nên cho 

xuống pháp hiệu chữ Huệ đứng đầu thuộc đời 41.  

Lại nữa, trong “Hàm Long Sơn Chí”, nơi phần ghi lại các đệ tử 

đắc pháp của Hòa thượng Hải Thiệu Cương Kỷ, trong đó có một vị 

có pháp danh Thanh Đức, hiệu Huệ Nghiêm. Kệ phú pháp như sau: 

妙 法 廣 無 邊 

昭 彰 萬 古 傳 

荷 擔 諸 佛 祖 

繼 世 永 綿 綿. 

Diệu pháp quảng vô biên 

Chiêu chương vạn cổ truyền 

Hà đam chư Phật Tổ 

Kế thế vĩnh miên miên. 

Căn cứ vào các chi tiết từ Minh Đức Bửu Tích đến Minh Đức 

Huệ Nghiêm và cuối cùng là Thanh Đức Huệ Nghiêm chúng ta có 

thể khẳng định rằng cả ba vị chỉ là một. Như thế ngài Minh Đức 

Bửu Tích đã cầu pháp với Hòa thượng Hải Thiệu Cương Kỷ nên 

còn có pháp danh Thanh Đức Huệ Nghiêm. 

Như vậy, đời pháp 41 tông Lâm Tế của ngài Minh Đức(9) được 

ghi trên long vị và mộ tháp chính là tính theo kệ phái dòng Liễu 

Quán: Tánh (39), Hải (40), Thanh (41), Trừng (42) chứ không 

phải của pháp phái Đạo Mân Mộc Trần. Có nghĩa là tính đời pháp 

theo dòng “phú pháp” chứ không tính theo dòng “thế độ”. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 81 

- Về Thiền sư Như 

Hán Nguyên Cát: Thiền 

sư Như Hán Nguyên Cát 

là đệ tử của Thiền sư 

Minh Đức, nhưng lòng 

long vị vẫn ghi đời pháp 

41 tông Lâm Tế. Đáng lý 

ra, ngài Minh Đức đã ghi 

đời thứ 41 thì ngài Như 

Hán phải là đời thứ 42 

mới đúng. Tuy nhiên, ngài 

Như Hán lại cầu pháp với 

Tổ Hải Thiệu Cương Kỷ 

nên còn có pháp danh 

Thanh Hy. Như vậy, cả 

hai thầy trò Minh Đức và 

Như Hán đều là đệ tử cầu 

pháp với Tổ Hải Thiệu 

Cương Kỷ nên có cùng 

một đời pháp 41. 

- Về Thiền sư Như 

Thông Đắc Ân: Long vị 

ngài Như Thông Đắc Ân ghi đời pháp 42. Bởi vì, ngài Như Đông 

Đắc Ân cầu pháp với pháp huynh Như Hán Nguyên Cát, mà ngài 

Như Hán Nguyên Cát thuộc đời 41 nên ngài Như Thông Đắc Ân 

thuộc đời thứ 42. 

- Về Thiền sư Như Đông Đắc Quang: Căn cứ theo pháp 

quyển của Hòa thượng Diệu Tánh thì chúng tôi biết được ngài Như 

Đông Đắc Quang cầu pháp với ngài Thanh Tâm Diệu Ứng, mà ngài 

Thanh Tâm Diệu Ứng là đệ tử Tổ Hải Toàn Linh Cơ chùa Tường 

Tự phổ Tổ đình Quốc Ân, nơi lưu giữ 
danh hiệu Lịch đại trụ trì 

và Tăng chúng qua các thế hệ 

Ảnh Không Nhiên 



82 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Vân. Vì thế, đời pháp của ngài Như Đông Đắc Quang vẫn là 42 tính 

theo hệ của Tổ Hải Toàn Linh Cơ chùa Tường Vân chứ không tính 

theo hệ ngài Hải Thiệu Cương Kỷ chùa Từ Hiếu.  

Tính từ đời ngài Minh Đức Bửu Tích đến nay, chùa Quốc Ân 

truyền thừa liên tục không có gián đoạn. Tuy nhiên, pháp danh thì 

vẫn đặt theo bài kệ của Tổ Đạo Mân Mộc Trần nhưng khi tính đời 

pháp thì tính theo bài kệ của Tổ Thiệt Diệu Liễu Quán. Nguyên 

nhân chính là do từ đời ngài Minh Đức trở về sau, các vị Thiền sư 

ở Quốc Ân cầu pháp với các thiền sư dòng Liễu Quán nên khi viên 

tịch thì tính theo thứ tự đời pháp của kệ phái Liễu Quán. 

Trên đây là khái lược hành trạng lịch đại chư Tổ trú trì Tổ đình 

Quốc Ân. Ở bước đầu tìm hiểu này, chúng tôi sắp xếp thứ tự các 

đời trú trì cũng chỉ mang tính cách tương đối, vì tư liệu vẫn còn hạn 

chế. Hy vọng trong tương lai, chúng ta sẽ có thêm nhiều tài liệu mới 

để bổ túc cho những gì còn khiếm khuyết trong bài viết này. 

 

Chú thích 

[1]. Chùa này đã bị tàn phá thời Tây Sơn. Chùa Phổ Bảo hiện nay tại Tuy Phước do 

Thiền sư Toàn Ý Phổ Bảo đời 37 kệ phái Chúc Thánh khai sơn. 

[2]. Chùa này xưa thuộc tổng Phú Chiêm, phủ Điện Bàn. Nay đã mất tích. 

[3]. Theo ông L.Cadière in trong tập “Những Người Bạn Cố Đô Huế” - B.A.V.H 

[1915] cho rằng ngài Quảng Đức có trú trì chùa Quốc Ân trước hoặc sau ngài Trí 

Hải. Theo thiển ý chúng tôi ngài Quảng Đức trú trì trước thì đúng hơn vì tháp 

mộ Ngài được làm theo phong cách và chất liệu thời chúa. Vì thế ở bài này chúng 

tôi đặt ngài Quảng Đức trú trì trước ngài Trí Hải. 

[4]. Thiền sư Nguyên Thiều còn có pháp danh Siêu Bạch. Ngài tiếp nối cả hai kệ phái 

Tổ Định Tuyết Phong và Đạo Mân Mộc Trần. Vì thế khi cho pháp danh đệ tử, 

Ngài cũng cho song song hai pháp danh như: Minh Dung Thành Chí, Minh 

Lượng Thành Đẳng, Minh Giác Thành Đạo...v.v, các vị khác như Minh Hải Pháp 

Bảo, Minh Vật Nhất Tri, Minh Hằng Định Nhiên, Minh Trí Thiện An...v.v cũng 

có thể có pháp danh chữ Thành nhưng không được ghi lại. Từ đó, các Tổ sư cho 

xuống đệ tử cũng theo hai dòng kệ. Chẳng hạn Tổ Minh Giác Thành Đạo Kỳ 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 83 

Phương truyền cho đệ tử ở Thập Tháp là ngài Thiệt Kiến Liễu Triệt theo kệ phái 

Tổ Định Tuyết Phong, ngoài ra Ngài còn cho đệ tử chữ “Phật” theo kệ phái Đạo 

Mân Mộc Trần, như Phật Đăng Nhật Lệ (chùa Thập Tháp); Phật Tỉnh Từ Nghiêm 

(chùa Hưng Long, Gia Định). 

[5]. Có thuyết cho rằng Thiền sư Tổ Ấn Mật Hoằng sinh năm 1735 và tịch năm 1835, 

thượng thọ 101 tuổi. Nhưng theo những gì ông L.Cadière đọc được từ “Tự phổ” 

của chùa Quốc Ân thì Ngài sinh 1754 và tịch 1825, thọ 73 tuổi. 

[6]. Tăng chúng ghi tên gồm có các vị: Liễu Tánh, Tiên Thiện, Liễu Tâm, Liễu 

Nghĩa, Liễu Thông, Tiên Kế, Tiên Lễ, Tiên Hiếu, Liễu Thọ, Hải Nguyên, 

Thanh Tịnh, Trừng Hội, Toàn Thiện, Minh Khánh, Minh Tông, Minh Giám, 

Minh Huệ, Minh Thanh. 

[7]. Hòa thượng Thích Trí Độ tên thật là Lê Kim Hoa (hay đọc trại là Lê Kim Ba), 

quy y với Hòa thượng Chơn Giám Trí Hải chùa Bích Liên nên có pháp danh Như 

Đăng, tự Giải Chiếu. Cầu pháp quyển cư sĩ với Hòa thượng Phước Huệ chùa 

Thập Tháp nên có hiệu là Trí Độ. Thời kỳ ngài dạy tại Báo Quốc vẫn còn hình 

thức cư sĩ. Sau đó Ngài xuất gia cầu thọ giới Cụ túc với Hòa thượng Đắc Quang 

tại chùa Quốc Ân nên còn có pháp danh Hồng Chân. Như vậy, tính theo dòng thế 

độ thì Ngài chính thức là đệ tử xuất gia của Hòa thượng Đắc Quang. 

[8]. Theo Hòa thượng Thích Trung Hậu và Thích Hải Ấn trong cuốn “Chư Tôn Thiền 

Đức và Cư Sĩ Hữu Công Thuận Hóa” thì ngài Minh Đức Bửu Tích là đệ tử Thiền 

sư Tiên Bổn Tịnh Căn. Nhưng theo sự khảo cứu của chúng tôi tại chùa Thiền 

Lâm (Huế) thì có khả năng ngài Minh Đức Bửu Tích có thể là đệ tử của ngài 

Tiên Ngộ Minh Giác (Tăng cang chùa Thiên Mụ, trú trì chùa Thiền Lâm). Bởi vì 

theo “Tự phổ” chùa Thiền Lâm còn có một vị đời 38 có pháp danh Minh Tâm 

Bửu Hành. Như vậy có thể Minh Đức Bửu Tích và Minh Tâm Bửu Hành là đồng 

môn huynh đệ chăng. 

[9]. Trường hợp này tương tự với ngài Tánh Hoạt Đức Giai. Ngài Tánh Hoạt là đệ tử 

của Tổ Đạo Minh Phổ Tịnh, sau cầu pháp với Tổ Tế Chánh Bổn Giác nên còn có 

pháp danh Liễu Tánh Huệ Cảnh. Về sau Ngài vẫn cho theo kệ của Tổ Liễu Quán 

xuống đệ tử chữ “Hải” chứ không cho xuống chữ “Đạt”. Giống như ngài Minh 

Đức cho xuống chữ “Như” chứ không phải chữ “Trừng”. 

 

Tài liệu tham khảo: 

 Khảo sát thực địa long vị, văn bia mộ tháp tại chùa Quốc Ân, Huế. 

 Thích Trung Hậu, Thích Hải Ấn, Chư Tôn Thiền Đức và Cư Sĩ Hữu Công Thuận 

Hóa, Xxb Tổng hợp TP.Hồ Chí Minh, 2011. 

 L.Cadière. Chùa Quốc Ân: Các Vị Trụ Trì trong tập “Những Người Bạn Cố Đô 

Huế B.A.V.H [1915]”, Nxb Thuận Hóa, 1997. 

 Như Như đạo nhân, Hàm Long Sơn Chí, bản chữ Nho. 

 Tự Phổ chùa Quốc Ân, bản chữ Nho. 



84 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

DANH TĂNG NÚI NGŨ HÀNH6 
 

Ngũ Hành Sơn là một trong những danh thắng nổi tiếng của 

đất Quảng Nam(1), là một trong những trung tâm Phật giáo xưa nhất 

tại xứ Quảng, nơi đã lưu xuất nhiều vị tăng tài qua các thế hệ, kế 

thừa mạng mạch Phật pháp. 

 

Toàn bộ cảnh chùa Tam Thai chụp từ trên cao xuống 

Ảnh Internet 

Với một hệ thống hang động dày đặc, thâm u, Ngũ Hành Sơn 

chính là nơi lý tưởng cho những ai có hạnh ẩn tu, xa lìa cõi tục. Từ 

những di chỉ của người Chăm còn lại, chúng ta có thể biết người 

Chiêm Thành trước đây cũng đã chọn nơi này làm chỗ tế tự. Đến 

khi mảnh đất này thuộc về Đại Việt, Phật giáo Đại thừa từ miền Bắc 

theo dòng người di dân đã đến và đặt nền tảng tại đây. Chùa Tam 

Thai là một trong những ngôi cổ tự được người Việt tạo lập khá sớm 

tại núi Ngũ Hành. Về sau, số lượng các ngôi tự viện dần dần được 

kiến tạo thêm, Ngũ Hành Sơn do đó đã trở thành một trong những 

trung tâm Phật giáo lớn của xứ Quảng. 

                                                 
6 Đăng trên Tạp chí Liễu Quán số 10, NXB Thuận Hóa 2017. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 85 

Trải qua hơn 4 thế kỷ, các ngôi cổ tự tại Ngũ Hành Sơn đã có 

nhiều vị danh Tăng thạc đức tu tập và hoằng hóa như sau: 

1. Thiền sư Huệ Đạo Minh (? - ?) 

Trong lịch sử hình thành và phát triển của Phật giáo Ngũ Hành 

Sơn thì Thiền sư Huệ Đạo Minh được coi là vị còn lưu lại tự tích 

xưa nhất tại thánh địa này. 

Theo văn bia “Ngũ Uẩn Sơn cổ tích Phật tịch diệt lạc” do 

Thiền sư Huệ Đạo Minh lập năm Tân Mùi [1831], hiện còn lưu lại 

tại động Vân Thông, có ghi như sau: 

“Đại Việt quốc, Quảng Nam xứ, Lễ Dương huyện, Du Xuyên 

xã, Tỳ-kheo Huệ Đạo Minh trùng tu khai sáng trụ trì, phần hương 

chúc Thánh, hồi hướng Tam bảo, hữu vĩnh lưu truyền chi vạn đại. 

Phổ nguyện phụ mẫu pháp giới đa sanh...” [大 越 國 廣 南 處 醴 陽 

縣 瑜 川 社 比 丘 惠 道 明 重 修 開 創 住 持 焚 香 祝 聖 回 向 三 寳 有 

永 流 傳 之 萬 代 普 願 父 母 法 界 多 生]. Nghĩa là: “Tỳ-kheo Huệ 

Đạo Minh ở xã Du Xuyên, huyện Lễ Dương, xứ Quảng Nam, nước 

Đại Việt trùng tu, khai sáng và trụ trì; đốt hương cầu nguyện cho 

đức vua được sống lâu, hồi hướng Tam bảo, lưu truyền muôn đời. 

Nguyện khắp pháp giới đa sinh phụ mẫu...”. 

Đồng thời, nội dung văn bia “Phổ Đà Sơn linh trung Phật” hiện 

còn lưu lại tại động Huyền Không, cũng do Thiền sư Huệ Đạo Minh 

tạo lập năm Canh Thìn [1640], cho biết thân thế Ngài như sau: 

“Đại Việt quốc, Quảng Nam xứ, Tĩnh Gia phủ, Ngọc Sơn 

huyện, Du Xuyên xã Phạm Văn Nhân (Nhơn) tự Huệ Đạo Minh 

Thiền sư hốt kiến Phật tích phả hữu đồi tệ, khuyến thiện tri thức 

cộng phát gia tài dụng tâm công đức trùng tu, khai sáng thượng Phổ 

Đà sơn, tân tạo hạ Bình An tự. Nhị cảnh viên thành, cưu công vân 

tất. Trụ trì thiêu hương chúc Thánh, hồi hướng Tam bảo, thượng 

báo tứ ân, hạ tế tam đồ, nguyện đồng sinh Cực lạc quốc, Phật tích 



86 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

vĩnh lưu truyền...” [大 越 國 廣 南 處 靖 嘉 府 玉 山 縣 瑜 川 社 范 文 

仁 字 惠 道 明 禪 師 忽 見 佛 跡 頗 有 頹 弊 勸 善 知 識 共 發 家 財 用 

心 功 德 重 修 開 創 上 普 陀 山 新 造 下 平 安 寺 二 景 圓 成 鳩 工 云 

畢 。 住 持 燒 香 祝 聖 回 向 三 寶 。 上 報 四 重 恩 下 濟 三 途 。 願 

同 生 極 樂 國 。 佛 跡 永 流 傳]. Nghĩa là: “Thiền sư Huệ Đạo Minh, 

tục danh Phạm Văn Nhân (Nhơn), xã Du Xuyên, huyện Ngọc Sơn, 

phủ Tĩnh Gia, xứ Quảng Nam, nước Đại Việt bỗng trông thấy Phật 

tích hoang phế bèn vận động các vị thiện tri thức phát tâm trùng tu 

hai cảnh chùa. Trên là chùa Phổ Đà Sơn và dưới là chùa Bình An, 

nay đã thành tựu. Trụ trì (Huệ Đạo Minh) đốt hương cầu chúc Thánh 

quân và hồi hướng Tam bảo, trên báo đáp bốn ân, dưới tế độ ba 

đường. Nguyện cùng sinh về nước Cực lạc, Phật tích mãi truyền lưu 

hậu thế...”. 

Căn cứ vào hai văn bia này, ta có thể biết khái lược thân thế 

của Ngài như sau: Thiền sư Huệ Đạo Minh có thế danh Phạm Văn 

Nhân (Nhơn), tổ tiên vốn người xã Du Xuyên, huyện Ngọc Sơn, 

phủ Tĩnh Gia, tỉnh Thanh Hóa vào định cư tại xã Du Xuyên, huyện 

Lễ Dương, phủ Thăng Hoa, xứ Quảng Nam (nay thuộc quận Hải 

Châu, thành phố Đà Nẵng). 

Chúng ta chưa biết Thiền sư Huệ Đạo Minh xuất gia ở chùa 

nào và bổn sư là ai? Căn cứ vào pháp danh của Ngài, ta có thể khẳng 

định Ngài thọ pháp và truyền thừa theo dòng hậu Trúc Lâm, bởi 

đồng thời với Ngài, tại Quảng Nam còn có các vị thiền sư dòng hậu 

Trúc Lâm cư ngụ và hoằng pháp như: Thiền sư Huệ Lâm Đức 

(Phạm Công Triều) ở chùa Linh Sơn, làng Cẩm Lệ; Thiền sư Huệ 

Minh Giác (Lại Văn An) ở chùa Linh Sơn, làng Cẩm Lệ; Thiền sư 

Huệ Quang Minh ở chùa Minh Giác, Bàu Mưng; Thiền sư Huệ Đạo 

Minh (Nguyễn Văn Tài), chùa Bảo Khánh v.v.... 

Theo văn bia “Phổ Đà sơn linh trung Phật” thì ngài Huệ Đạo 

Minh có công trùng tu các chùa trên Ngũ Hành Sơn như chùa Phổ 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 87 

Đà và chùa Bình An. Sau khi việc sửa sang hoàn tất, Ngài đảm 

nhiệm trụ trì cả hai ngôi chùa. Danh sách tín đồ phát tâm cúng 

dường rất nhiều, bao gồm người Việt, người Hoa và kể cả người 

Nhật Bản ở khắp các xã huyện tại Quảng Nam thời bấy giờ. Điều 

này chứng tỏ uy tín của ngài Huệ Đạo Minh rất lớn đối với cộng 

đồng dân cư đa sắc tộc tại Quảng Nam. 

Theo nội dung hai văn bia chúng ta biết được Ngài tu theo 

pháp môn Tịnh độ, thành tâm niệm Phật và khuyến người thực hành 

pháp môn này. Như vậy, Thiền sư Huệ Đạo Minh hành đạo tại Ngũ 

Hành Sơn vào những thập niên 30-40 của thế kỷ XVII. Ngài viên 

tịch năm nào và mộ tháp ở đâu chưa rõ. Chúng ta có thể tôn xưng 

Thiền sư Huệ Đạo Minh là Sơ Tổ của thắng tích Phật giáo Ngũ 

Hành Sơn. 

2. Thiền sư Minh Phước Quảng (? - 1682) 

Cho đến nay, chúng ta hoàn toàn không có tư liệu về hành 

trạng của Thiền sư Minh Phước Quảng. Dấu tích của Ngài chỉ còn 

một tấm bia đá tại động Huyền Không với dòng chữ như sau: “Minh 

Phước Quảng Sa-môn Thích tử chế đê chi bi. Tuế thứ Nhâm Tuất 

niên...nguyệt...nhật” [明 - 福 廣 沙 門 釋 子 制 底 之 碑. 歲 次 壬 戌 

年 ... 月...日]. Nghĩa là: “Văn bia của Sa-môn Thích tử hiệu Phước 

Quảng người nhà Minh. Ngày.... tháng... năm Nhâm Tuất [1682]”. 

Căn cứ vào lòng bia này, chúng ta có thể biết được Thiền sư 

Phước Quảng người Trung Hoa sang hành đạo và tu tập tại Ngũ 

Hành Sơn vào cuối thế kỷ XVII. Sở dĩ ta biết được Ngài là người 

Trung Hoa vì đầu dòng văn bia ghi chữ “Minh -明) trước tiên. 

“Minh” ở đây chỉ cho người nhà Minh (Trung Hoa). Và đây cũng 

là cách dùng chữ trên văn bia của người xưa để khẳng định người 

mất thuộc quốc gia nào. Với đạo hiệu Phước Quảng, ta không thể 

khẳng định Ngài thuộc tông Tào Động hay Lâm Tế. 



88 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Với mật hạnh ẩn tu, như cánh nhạn ngang qua bầu trời không 

lưu lại dấu vết, Thiền sư Minh Phước Quảng chẳng lưu lại một hành 

trạng nào để hậu nhơn tri tường. Căn cứ niên đại trên văn bia, chúng 

ta có thể đoán định Ngài mất vào năm Nhâm Tuất [1682]. 

3. Thiền sư Quả Hoằng (? - ?) 

Thiền sư pháp danh Hưng Liên, hiệu Quả Hoằng, truyền pháp 

đời 30 tông Tào Động. Ngài là đệ tử của Thiền sư Đại Sán Thạch 

Liêm tại chùa Trường Thọ, Quảng Đông, Trung Hoa.  

Trong “Hải ngoại kỷ sự”, Hòa thượng Thạch Liêm cho biết 

trong những năm 1695-1696 Thiền sư Quả Hoằng được chúa 

Nguyễn trọng dụng phong làm Quốc sư và cử làm trụ trì chùa trên 

núi Tam Thai. Chính Thiền sư Quả Hoằng làm nhịp cầu nối để Quốc 

chúa cung thỉnh Hòa thượng Thạch Liêm sang Đàng Trong hoằng 

pháp. Trong suốt thời gian Hòa thượng Thạch Liêm sang Việt Nam, 

Thiền sư Quả Hoằng đã đón tiếp thầy rất trang trọng và phụ thầy 

trong việc kiến lập các đàn truyền giới. 

Ngoài việc điều hành Phật sự tại núi Tam Thai, Thiền sư Quả 

Hoằng chú tâm đến việc trùng tu các tự viện khác trong vai trò Quốc 

sư của mình. Cụ thể, Ngài chủ trương trùng tu chùa Di Đà tại Hội 

An và thỉnh Bổn sư mình viết lời kêu gọi: “Chùa Di Đà này ở nơi 

xung yếu, khách vân thủy thập phương qua lại đều nghỉ ngơi nơi 

này; nay vì lâu năm gió mưa đổ nát, tôi muốn tu bổ lại một phen, 

cúi xin Lão Hòa thượng giúp cho một lời làm tiền dẫn. Lão Hòa 

thượng thường lấy bút mực làm việc Phật, chút tình bộc bạch, xin 

từ bi nhận lời”(2). 

Thiền sư viên tịch năm nào, mộ tháp ở đâu cho đến nay vẫn 

chưa xác định được. Ngoài những thông tin trong “Hải ngoại kỷ 

sự”, chúng ta hoàn toàn không biết được hành trạng của Ngài. Đây 

cũng là điều đáng tiếc cho đàn hậu học muốn tìm hiểu về công hạnh 

của các vị cao Tăng đời trước.  



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 89 

4. Thiền sư Chân Dĩnh (1658-1720)(3) 

Thiền sư họ Lưu, sinh vào khoảng năm Mậu Tuất [1658], 

người tỉnh Phúc Kiến, Trung Quốc. Hiện nay, ta chưa rõ Ngài xuất 

gia với Tổ sư nào tại Trung Quốc. Ngài có pháp danh Chân Dĩnh, 

hiệu Đương Cơ, nối pháp đời 33 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 9 dòng 

thiền Trí Bản Đột Không(4). 

Ngài sang hành đạo tại Đàng Trong từ năm nào không rõ. 

Theo văn bia “Thái Bình tự thạch bi” lập năm 1721 cho biết, Ngài 

trụ trì chùa Thái Bình được 24 năm, như vậy thời gian Ngài ở Ngũ 

Hành Sơn từ năm Bính Tý [1696] đến năm Canh Tý [1720]. Đạo 

hạnh của Ngài được đệ tử ghi lại như sau: “Cuộc sống tu hành của 

Ngài có thể sánh với những cao Tăng của xứ Ấn Độ”(5). Điều này 

quả thật không sai. Hơn hai thập kỷ trụ trì chùa Thái Bình, Ngài đã 

quy y cho hơn 3.000 tín đồ. Chính với uy tín của Ngài, tín đồ đã 

hiến cúng rất nhiều ruộng đất khắp vùng Quảng Nam cho chùa Thái 

Bình, lên đến 73 mẫu; đồng thời, chùa được nhà vua tặng cho số 

tiền mặt là 13 quan 50. 

Hiện nay, bảo tháp lưu giữ nhục thân Ngài còn được bảo lưu 

bên hông chùa Phật Tâm Tông tại Ngũ Hành Sơn. Hiện tại, chùa 

Thái Bình cũng như các chùa trong cụm Ngũ Hành Sơn không có 

long vị thờ Ngài. Tuy nhiên, tại chùa Hội Khánh, xã Phước Lộc, 

huyện Tuy Phước, tỉnh Bình Định có thờ thần chủ của Ngài với lòng 

vị như sau: 

“Phụng vị thân giáo sư thượng ĐƯƠNG hạ CƠ húy DĨNH 

CÔNG Lão Hòa thượng liên tòa. Thập nhị nguyệt sơ tứ nhật kỵ” 

[奉 為 親 教 師 上 當 下 機 諱 頴 公 老 和 尚 蓮 座. 十 二 月 初 四 

日 忌]. Nghĩa là: “Tòa sen của vị Lão Hòa thượng thân giáo sư 

thượng Đương hạ Cơ tên húy là Dĩnh Công. Kỵ vào ngày mồng 

4 tháng 12 âm lịch”. 



90 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Chúng tôi cũng chưa lý giải được nguyên nhân nào chùa Hội 

Khánh có thần chủ thờ Ngài. Nơi đây, chúng tôi ngờ rằng các vị 

thiền sư hành đạo tại Bình Định như: Như Diệu Giám Huyền, Tánh 

Quán Tịnh Trí chùa Quang Hoa, Tánh Ban Thiện Trì chùa Linh 

Phong, Tánh Đề Đạo Nguyên chùa Thập Tháp... theo pháp kệ Tổ 

Trí Bản Đột Không có mối quan hệ mật thiết trong tông môn với 

Thiền sư Chân Dĩnh Đương Cơ (?). 

5. Thiền sư Bảo Đài (? - 1800) 

Thiền sư họ Nguyễn, không rõ năm sinh và quê quán(6). Ngài 

có pháp danh Pháp Tràng, tự Quang Chánh, hiệu Bảo Đài, nối pháp 

đời 36 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 3 pháp phái Chúc Thánh. Ngài là đệ 

tử của Thiền sư Thiệt Hội Viên Quang, là pháp tôn của Tổ sư Minh 

Hải Pháp Bảo. 

Vào những năm đầu của vua Lê Hiển Tông (1740-1780), Ngài 

đến ngụ tại núi Ngũ Hành. Ban đầu, Ngài lập thảo am lấy hiệu là 

“Dưỡng Chơn Am”. Một thời gian sau, Ngài dời đến trước động 

Tàng Chơn và đổi lại là “Dưỡng Chơn Đường”, tức tiền thân chùa 

Linh Ứng ngày nay(7). 

Ngày 21 tháng 10 năm Canh Thân [1800], Ngài an nhiên viên 

tịch. Bảo tháp được kiến lập phía nam chùa Linh Ứng. 

6. Thiền sư Chơn Như (1791- 1841) 

Thiền sư họ Nguyễn, sinh năm 1791 tại thôn Bạch Thạch, 

tỉnh Phú Yên. Ngài xuất gia đắc pháp với Thiền sư Tổ Ấn Mật 

Hoằng tại chùa Thiên Mụ - Huế nên có pháp danh Tiên Trực, 

hiệu Chơn Như, nối pháp đời 37 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 7 pháp 

phái Thiên Đồng. 

Năm Minh Mạng thứ 7, Bính Tuất [1826], từ chùa Long 

Quang - Huế, Ngài được triều đình cử vào trụ trì chùa Ứng Chơn ở 

Quảng Nam (tức chùa Linh Ứng ngày nay). Công hạnh của Ngài 

được “Ngũ Hành Sơn lục” nhận xét: “Ngài là người nhiệt huyết tu 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 91 

hành, giỏi về pháp thuật, hàng phục yêu ma” [修 行 慷 慨 妙 法 灵 

符 衆 魔 降 伏... - Tu hành khảng khái, diệu pháp linh phù, chúng ma 

hàng phục...]. 

Vào ngày 18 tháng 10 năm Tân Sửu [1841], Ngài không bệnh, 

an nhiên thị tịch, hưởng thọ 51 năm và trụ trì chùa Linh Ứng được 

16 năm. Bảo tháp lưu giữ nhục thân Ngài được kiến tạo tại phía 

đông ngọn Thổ sơn. 

7. Thiền sư Viên Trừng (1777-1853) 

Thiền sư thế danh Trần Văn Trừng, sinh năm Đinh Dậu [1777] 

tại thôn Long Bình, tổng Xuân Đài, huyện Đồng Xuân, tỉnh Phú 

Yên. Ngài xuất gia đắc pháp với Thiền sư Tổ Ấn Mật Hoằng tại 

chùa Thiên Mụ - Huế với pháp danh Tiên Thường, hiệu Viên Trừng, 

nối pháp đời 37 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 7 pháp phái Thiên Đồng. 

Năm Minh Mạng thứ 7, Bính Tuất [1826], Ngài được triều 

đình cử từ chùa Thiên Mụ - Huế vào trụ trì chùa Tam Thai. Tại nơi 

đây, Ngài tinh tấn tu trì, xiển dương chánh pháp. Đạo hạnh của Ngài 

được ghi lại trong “Ngũ Hành Sơn lục” như sau: “Ngài tinh tấn tham 

thiền nhập định, ngày ăn một bữa vào giờ Ngọ, sau mỗi bữa thường 

kinh hành, tay lần tràng hạt bồ-đề, lần một hạt thì niệm “Nam mô 

A Di Đà Phật”. Rạng sáng khi thức dậy, Tăng đồ còn thấy một vị 

thần giống như Hộ pháp thường đứng ở đầu giường bảo vệ cho 

Ngài...”. [修 行 勤 敏 参 禪 入 定 午 中 一 食 每 飯 經 行 手 捻 菩 提 

子 串 念 南 無 阿 彌 陀 佛 兩 指 均 磨 肼 睡 辰 僧 徒 倘 見 有 神 像 似 

如 護 法 像 常 住 其 頂 衛 護... - Tu hành cần mẫn, tham thiền nhập 

định, Ngọ trung nhất thực, mỗi phạn kinh hành thủ niệm bồ-đề tử 

xuyến, niệm “Nam mô A Di Đà Phật” lưỡng chỉ quân ma, tỉnh thùy 

thần Tăng đồ thảng kiến hữu thần tượng tợ như Hộ pháp tượng 

thường trụ kỳ đảnh vệ hộ…]. 

Vào ngày mồng 01 tháng 12 năm Quý Sửu [1853], niên hiệu 

Tự Đức thứ 6, Ngài nhóm họp môn đồ lại dặn: “Nếu như ta chứng 



92 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

quả thì về sau các con thấy tháp luôn luôn màu trắng”. Sau đó, 

Ngài sai Tăng chúng đốt đèn, đánh chuông trống tụng kinh cầu 

nguyện vãng sanh Lạc bang rồi viên tịch, thọ 77 tuổi. 

Ngài trụ trì chùa Tam Thai được 27 năm, độ Tăng chúng rất 

nhiều. Bảo tháp được kiến lập tại phía đông của ngọn Thổ Sơn. 

8. Thiền sư Phước Nghi (? - 1861) 

Thiền sư thế danh Trần Văn Nghi, là em út của Thiền sư Viên 

Trừng và Hoằng Ân. Ngài có pháp danh Hải Nghiêm, hiệu Phước 

Nghi, nối pháp đời 40 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 6 pháp phái Liễu 

Quán. Cho đến nay, chưa có tư liệu chính xác về Bổn sư của Ngài 

cũng như hành hoạt của Ngài trước khi về trụ trì chùa Linh Ứng. 

Ngài được triều đình cử làm trụ trì chùa Ứng Chơn vào năm 

Tự Đức thứ 7, Giáp Dần [1854] thay thế cho Thiền sư Hoằng Ân 

sang trụ trì chùa Tam Thai. Ngài trụ trì tại đây được 8 năm và viên 

tịch vào ngày 14 tháng 10 năm Tân Dậu [1861]. Bảo tháp được kiến 

tạo bên tháp Thiền sư Viên Trừng. 

9. Thiền sư Hoằng Ân (? - 1862) 

Thiền sư thế danh Trần Văn Ân, sinh quán tại thôn Long Bình, 

tổng Xuân Đài, huyện Đồng Xuân, tỉnh Phú Yên. Ngài là em ruột 

Thiền sư Viên Trừng và là anh của Thiền sư Phước Nghi. Ngài xuất 

gia đắc pháp với Thiền sư Toàn Nhật Quang Đài tại chùa Viên 

Quang - Phú Yên nên có pháp danh Chương Tín, tự Tuyên Khánh, 

hiệu Hoằng Ân, nối pháp đời 38 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 5 pháp 

phái Chúc Thánh. 

Năm Tân Sửu [1841], Ngài được triều đình bổ làm trụ trì chùa 

Linh Ứng. Đến năm Giáp Dần [1854], Ngài được cải bổ làm trụ trì 

chùa Tam Thai sau khi Thiền sư Viên Trừng viên tịch. Vào ngày 19 

tháng 9 năm Nhâm Tuất [1862], Ngài viên tịch. Mộ tháp được kiến 

lập bên cạnh tháp Thiền sư Viên Trừng và Thiền sư Phước Nghi. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 93 

“Ngũ Hành Sơn lục” ghi lại công hạnh của Ngài như sau: 

“Ngài là người tu hành đắc đạo, thông thạo kinh điển, mô phạm nơi 

chốn thiền lâm, giáo hóa đồ chúng rất đông” [修 持 得 道 通 經 模 

範 敎 傳 衆 多... - Tu trì đắc đạo, thông kinh mô phạm, giáo truyền 

chúng đa...]. 

Đệ tử của Ngài rất nhiều, nhưng tiêu biểu nhất là Thiền sư Ấn 

Thanh Chí Thành. 

 

Ảnh chư Tăng tại Ngũ Hành Sơn đầu thế kỷ XX  
được in trong tập san B.A.V.H do Hội Đô Thành Hiếu Cổ in 

Ảnh sưu tầm 

10. Thiền sư Huệ Quang (? - 1873) 

Thiền sư thế danh Đặng Văn Quang, sinh quán xã Đức An, 

phủ Thăng Bình, tỉnh Quảng Nam. Ngài xuất gia với Tổ Toàn Nhâm 

Quán Thông tại chùa Phước Lâm - Hội An nên có pháp danh 

Chương Tư, tự Tuyên Văn. Ngài nối pháp đời 38 tông Lâm Tế, thế 

hệ thứ 5 pháp phái Chúc Thánh. 



94 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Sau khi thọ Đại giới, Ngài vân du vào Phú Yên tham học 

với các vị Tổ sư tại chùa Từ Quang - Đá Trắng. Ngài đắc pháp 

với Thiền sư Toàn Đức Thiệu Long tại chùa Khánh Sơn với pháp 

hiệu Huệ Quang. 

Năm Tân Dậu [1861], Ngài được triều đình cử làm trụ trì chùa 

Linh Ứng. Năm sau, Nhâm Tuất [1862], Ngài được cải bổ trụ trì 

chùa Tam Thai thay thế cho Thiền sư Hoằng Ân vừa viên tịch. 

Năm Kỷ Tỵ [1869], Ngài được cung thỉnh làm Đường đầu 

Truyền giới Tôn sư tại Đại giới đàn chùa Phước Lâm - Hội An. Ngài 

là bậc mô phạm trong chốn tòng lâm, dõng mãnh tinh tấn, suốt cuộc 

đời không hề đau ốm. 

Ngày 22 tháng 6 năm Quý Dậu [1873], Ngài viên tịch tại chùa 

Tam Thai. Bảo tháp được kiến lập tại phía nam ngọn Âm Hỏa Sơn. 

Đệ tử Ngài rất nhiều, trong đó tiêu biểu nhất là Thiền sư Ấn Bổn 

Vĩnh Gia, trụ trì chùa Phước Lâm - Hội An. 

11. Thiền sư Mật Hạnh (1822-1884) 

Thiền sư thế danh Hồ Viết Châu, sinh năm Nhâm Ngọ [1822] 

tại châu Hà Mật, huyện Diên Phước, tỉnh Quảng Nam (nay thuộc xã 

Điện Phong, Thị xã Điện Bàn). Ngài xuất gia đắc pháp với Thiền 

sư Toàn Nhâm Quán Thông tại chùa Phước Lâm nên có pháp danh 

Chương Quảng, tự Tuyên Châu, hiệu Mật Hạnh, nối pháp đời 38 

tông Lâm Tế, thế hệ thứ 5 pháp phái Chúc Thánh. 

Năm Nhâm Tuất [1862], Ngài được triều đình bổ làm trụ trì 

chùa Linh Ứng. Đến năm Quý Dậu [1873], Ngài được cải bổ làm 

trụ trì chùa Tam Thai sau khi pháp huynh là Thiền sư Huệ Quang 

viên tịch. 

Đối với Phật pháp, Ngài hết lòng lo lắng, tạo tượng đúc 

chuông, chỉnh trang chốn thiền môn ngày càng thêm quy mô tráng 

lệ. Mỗi ngày Ngài chỉ ăn một bữa vào giờ Ngọ, mọi công việc nội 

tự Ngài đều đích thân lo chu toàn. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 95 

Ngày mồng 4 tháng 4 năm Giáp Thân [1884], Ngài viên tịch 

tại chùa Tam Thai, hưởng thọ 63 tuổi. Bảo tháp của Ngài được kiến 

tạo tại vị trí giữa ngọn Thổ sơn và Thủy sơn.  

Đệ tử của Ngài rất nhiều, tiêu biểu là các vị Ấn Lan Từ Trí - 

Tăng cang chùa Tam Thai; Ấn Diệu Từ Nhẫn - trụ trì chùa Tam 

Thai; Ấn Bính Phổ Bảo - trụ trì chùa Chúc Thánh, Hội An... 

12. Thiền sư Chí Thành (1841-1895) 

Thiền sư thế danh Trần Văn Thành, sinh năm Tân Sửu [1841] 

tại thôn Long Bình, tổng Xuân Đài, huyện Đồng Xuân, tỉnh Phú 

Yên. Ngài xuất gia với Thiền sư Chương Tín Hoằng Ân tại chùa 

Linh Ứng với pháp danh Ấn Thanh, tự Tổ Đạo, nối pháp đời 39 

tông Lâm Tế, thế hệ thứ 6 pháp phái Chúc Thánh. 

Năm Nhâm Tuất [1862], Bổn sư viên tịch, Ngài cầu pháp với 

Thiền sư Chương Tư Huệ Quang nên có pháp hiệu là Chí Thành. 

Năm Quý Dậu [1873], Ngài được bổ làm trụ trì chùa Ứng Chơn. 

Đến năm Giáp Thân [1884], Ngài được cải bổ trụ trì chùa Tam Thai 

thay thế Thiền sư Chương Quảng Mật Hạnh vừa viên tịch. 

Năm Quý Tỵ [1893], Ngài cùng Thiền sư Chương Đạo Quảng 

Viên chú đại hồng chung tại Tổ đình Chúc Thánh, sau đó kiến lập 

giới đàn truyền trao giới pháp cho chư Tăng tu học. Giới đàn này 

cung thỉnh Ngài làm Đường đầu Hòa thượng; Hòa thượng Chơn 

Tâm Pháp Tạng chùa Từ Quang - Phú Yên làm Yết-ma; Hòa thượng 

Ấn Bổn Vĩnh Gia chùa Phước Lâm làm Giáo thọ. 

Ngài tánh tình nghiêm cẩn, dõng mãnh tu hành, sáng tối hai 

thời kinh chú đều đặn không bao giờ trễ nãi. Suốt cuộc đời hành 

đạo, Ngài chưa một lần đau ốm. 

Vào ngày 25 tháng 4 năm Ất Mùi [1895], Ngài nhuốm bệnh, 

tập họp đồ chúng dặn dò và viên tịch ở tuổi đời 55. Bảo tháp của 

Ngài được lập cạnh tháp Thiền sư Huệ Quang tại phía nam ngọn 

Âm Hỏa Sơn. 



96 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Đệ tử đắc pháp của Ngài rất đông, tiêu biểu có năm vị được 

gọi là Tam Thai Ngũ Phước: Chơn Pháp Phước Trí - Tăng cang 

chùa Tam Thai; Chơn Đỉnh Phước Thông - trụ trì chùa Tam Thai; 

Chơn Nhẫn Phước Điền - trụ trì chùa Vĩnh An; Chơn Đức Phước 

Long - trụ trì chùa Mân Thái; Chơn Bổn Phước Khánh - trụ trì chùa 

Từ Vân. Ngoài ra Ngài còn có đệ tử đắc pháp là Quốc sư Chơn Luận 

Phước Huệ(8), vị thầy của phong trào chấn hưng Phật giáo đầu thế 

kỷ XX. 

13. Thiền sư Từ Trí (1852-1921) 

Thiền sư thế 

danh Nguyễn Viết 

Lư (Lô), sinh năm 

Nhâm Tý [1852] tại 

xã An Bình, huyện 

Lễ Dương, phủ 

Thăng Bình, tỉnh 

Quảng Nam. 

Năm Tự Đức 

19, Bính Dần [1866] 

khi vừa tròn 15 tuổi, 

Ngài xuất gia với 

Thiền sư Chương 

Quảng Mật Hạnh tại 

chùa Linh Ứng, có 

pháp danh Ấn Lan, 

tự Tổ Huệ, hiệu Từ Trí, nối pháp đời 39 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 6 

pháp phái Chúc Thánh.  

Năm Tự Đức 29, Bính Tý [1876], Ngài được cử làm Tăng mục 

tại chùa Linh Ứng. Đến năm Bính Tuất [1886], Ngài được triều đình 

bổ làm trụ trì chùa Linh Ứng. Năm Ất Mùi [1895], triều đình sắc 

phong Ngài làm Tăng cang, cai quản hai chùa Tam Thai và Linh 

Pháp tướng Thiền sư Ấn Lan Từ Trí (1852-1921), 
vị Tăng cang đầu tiên  

của Phật giáo Ngũ Hành Sơn  

Ảnh Internet 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 97 

Ứng. Trong lịch sử Phật giáo Ngũ Hành Sơn, Ngài là vị Tăng cang 

đầu tiên vậy.  

Năm Giáp Ngọ [1894], Ngài được cung thỉnh làm Tôn chứng 

tại Đại giới đàn chùa Báo Quốc - Huế. Năm Nhâm Dần [1902], Ngài 

tổ chức Đại trai đàn tại chùa Linh Ứng, đích thân vua Thành Thái 

vào tham dự và ban cho Ngài sáu chiếc ca-sa để tưởng thưởng cho 

Phật sự này. Năm Bính Thìn [1916], Ngài khai Đại giới đàn tại chùa 

Tam Thai và được cung thỉnh làm Đường đầu Hòa thượng. 

Ngày mồng 2 tháng 7 năm Tân Dậu [1921], Ngài viên tịch ở 

tuổi đời 70. Bảo tháp được kiến lập bên tháp Bổn sư Mật Hạnh phía 

nam ngọn Thủy Sơn. 

Ngài là người đứng ra chủ trương biên soạn cuốn “Ngũ Hành 

Sơn lục” được sơ thảo từ năm 1916. Đây là một tác phẩm rất có giá 

trị về mặt lịch sử, rất cần cho những ai để tâm nghiên cứu về lịch sử 

văn hóa và Phật giáo tại Ngũ Hành Sơn. 

Đệ tử của Ngài có các vị tiêu biểu như: Chơn Quyên Hưng 

Long - khai sơn chùa Vu Lan, Đà Nẵng; Chơn Cảnh Huệ Duyệt - 

Tăng cang chùa Vĩnh An, Duy Xuyên; Chơn Lăng Đương Khánh - 

trụ trì chùa Nghĩa Trũng, Điện Bàn; Chơn Trừng Đương Nhật - khai 

sơn chùa Khánh Lâm (Hóc Môn, Sài Gòn); Chơn Tá Tôn Bảo - trụ 

trì chùa Vu Lan, Đà Nẵng. 

14. Thiền sư Từ Nhẫn (1859-1921) 

Thiền sư thế danh Lê Văn Sáng, sinh năm Kỷ Mùi [1859] tại 

xã Gia Phước, huyện Lễ Dương, phủ Thăng Bình, tỉnh Quảng Nam.  

Năm Tự Đức 22, Kỷ Tỵ [1869], Ngài xuất gia với Thiền sư 

Chương Quảng Mật Hạnh tại chùa Linh Ứng với pháp danh Ấn 

Diệu, tự Tổ Truyền, hiệu Từ Nhẫn, nối pháp đời 39 tông Lâm Tế, 

thế hệ thứ 6 pháp phái Chúc Thánh. 



98 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Đến năm Tự 

Đức 34, Tân Tỵ 

[1881], Ngài được 

cử làm Tăng mục 

chùa Linh Ứng. Năm 

Ất Mùi [1895], được 

triều đình cử làm trụ 

trì chùa Linh Ứng. 

Năm Đinh Dậu 

[1897], Ngài được 

vua Thành Thái ban 

cho hai chiếc “Tam 

thọ ngân tiền” để 

tưởng thưởng đạo 

hạnh của Ngài. Năm 

Giáp Thìn [1904], 

được cải bổ làm trụ 

trì chùa Tam Thai. 

Ngài bẩm tính 

thuần hậu, tiếp Tăng 

độ chúng với tâm từ 

vô lượng không có 

sự phân biệt. Ngài 

viên tịch vào ngày mồng 3 tháng 11 năm Tân Dậu [1921] hưởng thọ 

63 tuổi, bảo tháp Ngài được kiến lập bên cạnh tháp Thiền sư Mật 

Hạnh và Thiền sư Từ Trí. 

Đệ tử đắc pháp của Ngài có các vị như: Chơn Phương 

Thiện Trung - trụ trì chùa Tam Thai; Chơn Đạt Thiện Ân - Yết-

ma tại Gia Định; Chơn Tâm Viên Minh - khai sơn chùa Sùng 

Đức, Phan Rang... 

 

Ảnh Tăng cang Ấn Lan Từ Trí (1852-1921)  
và trụ trì Ấn Diệu Từ Nhẫn (1859-1921)  

tại Ngũ Hành Sơn 

Ảnh Internet 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 99 

15. Thiền sư Phước Trí (1867-1932) 

Thiền sư thế danh Nguyễn Văn Diệu, sinh năm Đinh Mão 

[1867] tại xã Mỹ Khê, huyện Hòa Vang, tỉnh Quảng Nam (nay 

thuộc phường An Hải, quận Sơn Trà, Đà Nẵng). 

Năm Tự Đức 28, Ất Hợi [1875] Ngài xuất gia với Thiền sư 

Ấn Thanh Chí Thành tại chùa Linh Ứng với pháp danh Chơn Pháp, 

tự Đạo Diệu, hiệu Phước Trí, nối pháp đời 40 tông Lâm Tế, thế hệ 

thứ 7 pháp phái Chúc Thánh. 

Năm Ất Mùi [1895], Ngài được cử làm Tăng mục chùa Linh 

Ứng. Năm Giáp Thìn [1904], được triều đình cử làm trụ trì chùa 

Linh Ứng. Bốn năm sau, Ngài được bổn đạo mời ra Huế trùng tu lại 

chùa Sắc tứ An Hội và hành đạo tại đất Thần kinh một thời gian dài. 

Năm Mậu Thìn [1928], Ngài được triều đình Sắc phong Tăng 

cang Tam Thai - Linh Ứng nhị tự. Cũng trong năm này, Thiền sư 

Quảng Hưng kiến khai giới đàn tại chùa Từ Vân - Đà Nẵng và cung 

thỉnh Ngài làm Đường đầu Hòa thượng. 

Ngài là người tinh thông kinh luật, thường thọ trì kinh Hoa 

Nghiêm tại động Tàng Chơn. Ngài viên tịch vào ngày mồng 2 tháng 

Chạp năm Nhâm Thân [1932], hưởng thọ 66 tuổi. Bảo tháp được 

lập tại khu vực Thủy Sơn. 

Đệ tử của Ngài có những vị nổi danh như: Như Thông Tôn 

Nguyên - trụ trì chùa Linh Ứng; Như Tiến Quảng Hưng - khai sơn 

chùa Từ Vân (Đà Nẵng) và chùa Pháp Bảo (Phan Thiết). Đệ tử cầu 

pháp có các vị: Chơn Tá Tôn Bảo - trụ trì chùa Vu Lan (Đà Nẵng); 

Trừng Kệ Tôn Thắng - khai sơn chùa Phổ Đà (Đà Nẵng) là những 

vị danh Tăng của Phật giáo Đà Nẵng thời cận đại. 

16. Thiền sư Phước Thông (1866-1951) 

Thiền sư thế danh Lê Hữu Đạt, sinh năm Bính Dần [1866] tại 

làng Lệ Sơn, huyện Diên Phước, tỉnh Quảng Nam (nay thuộc Hòa 

Vang, Đà Nẵng). 



100 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Ngài xuất gia với Thiền sư Ấn Thanh Chí Thành tại chùa Linh 

Ứng nên có pháp danh Chơn Đỉnh, tự Đạo Đạt, hiệu Phước Thông, 

nối pháp đời 40 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 7 pháp phái Chúc Thánh. 

Năm Đinh Hợi [1887], Ngài về khai sơn chùa Phước Thiện tại 

quê nhà. Năm Canh Dần [1890], xây dựng Tam Tôn đường để làm 

nơi nhập thất tham thiền. Năm Ất Mùi [1895], Ngài được triều đình 

bổ nhiệm làm trụ trì chùa Tam Thai. Năm Đinh Dậu [1897], vua 

Thành Thái ban cho Ngài hai chiếc “Tam thọ ngân tiền” để tưởng 

thưởng công đức tu hành cũng như đạo hạnh của Ngài. Năm Bính 

Ngọ [1906], sau 11 năm trụ trì chùa Tam Thai, vì bệnh duyên nên 

Ngài từ chức trụ trì và trở về Tam Tôn đường để tịnh dưỡng tu tập. 

Năm Mậu Thìn [1928], Ngài được cung thỉnh làm Yết-ma A-xà-lê 

tại Đại giới đàn chùa Từ Vân, Đà Nẵng. 

Ngày 21 tháng 2 năm Tân Mão [1951], Ngài viên tịch, thọ 86 

tuổi. Bảo tháp của Ngài được lập bên cạnh tháp Thiền sư Phước Trí 

tại khu vực Thủy Sơn. Đệ tử của Ngài rất nhiều, tiêu biểu nhất là 

Thiền sư Như Điền Huệ Chấn - trú trì của Hưng Long (Quận 10, 

Sài Gòn). 

17. Thiền sư Trí Hữu (1912-1975) 

Thiền sư thế danh Lê Thùy, sinh năm Quý Sửu [1912] tại làng 

Quá Giáng, huyện Điện Bàn, tỉnh Quảng Nam. 

Năm 17 tuổi, Ngài xuất gia với Thiền sư Như Thông Tôn 

Nguyên tại chùa Linh Ứng với pháp danh Thị Năng, tự Trí Hữu, 

hiệu Hương Sơn, nối pháp đời 42 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 9 pháp 

phái Chúc Thánh. 

Ngài theo học Phật học đường Phổ Thiên - Đà Nẵng năm 

1935, sau đó ra tham học tại Phật học đường Báo Quốc. Năm 1948, 

Ngài vào miền Nam khai sơn chùa Ứng Quang (nay là chùa Ấn 

Quang) và tham gia giảng dạy tại Phật học đường Nam Việt. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 101 

Năm 1957, Ngài trở về lại Đà Nẵng kế nghiệp trú trì Tổ đình 

Linh Ứng sau một thời gian dài không người chăm sóc. 

Năm 1961, Ngài giữ chức vụ Trị sự trưởng Giáo hội Tăng-già 

Quảng Nam Đà Nẵng. Năm 1962, Ngài được Giáo hội Tăng-già cử 

làm trụ trì chùa Tỉnh hội Đà Nẵng, đồng thời cung thỉnh làm Giám 

viện Phật học viện Phổ Đà. 

Mùa Pháp nạn năm 1963, Ngài là vị lãnh đạo tối cao của Phật 

giáo Đà Nẵng trong việc đòi hỏi quyền tự do tôn giáo. Ngài có công 

trùng tu Tổ đình Linh Ứng vào năm 1972 cũng như khai sơn các 

chùa như: chùa Từ Quang (Điện Bàn), chùa Hòa Phước (Hòa Vang), 

chùa Bảo Minh (quận Cẩm Lệ)... 

Ngài thường được cung thỉnh vào hàng Thập sư tại các Đại 

giới đàn Hải Đức - Nha Trang năm 1957; Đại giới đàn Vĩnh Gia - 

Đà Nẵng năm 1970; Đại giới đàn Quảng Đức tại Thủ Đức năm 

1971; và làm Yết-ma, Giáo thọ tại các Tiểu giới đàn tại Phật học 

viện Long Tuyền - Quảng Nam. 

Ngài viên tịch ngày 28 tháng 11 năm Ất Mão [1975] tại chùa 

Ấn Quang - Sài Gòn, hưởng thọ 64 tuổi. Sau lễ trà tỳ, môn đồ cung 

thỉnh xá-lợi Ngài về nhập bảo tháp tại Tổ đình Linh Ứng - Đà Nẵng. 

18. Thiền sư Trí Giác (1915-2005) 

Thiền sư thế danh Dương Đức Thanh, tức Liễu, sinh năm Ất 

Mão [1915] tại làng Cẩm Văn, huyện Điện Bàn, tỉnh Quảng Nam.  

Năm 1942, Ngài xuất gia tại chùa Chúc Thánh với ngài Tăng 

cang Thiện Quả nên có pháp danh Như Nhàn, tự Giải Lạc, hiệu 

Trí Giác, nối pháp đời 41 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 8 pháp phái 

Chúc Thánh. 

Năm 1944, sau khi thọ Sa-di, Ngài vào Nam và sang Cam-pu-

chia tham học với các vị trưởng lão trong tông môn. Năm 1949, 

Ngài thọ Cụ túc giới tại Đại giới đàn Hộ Quốc chùa Báo Quốc - 



102 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Huế. Năm 1950, Ngài đảm nhiệm trú trì chùa Tỉnh hội và thành lập 

tổ chức Sơn môn Tăng-già Quảng Nam. Năm 1954, Ngài đảm 

nhiệm trú trì Tổ đình Phước Lâm và giữ chức vụ Hội trưởng Hội 

Phật học Quảng Nam vào năm 1956. Đến năm 1958, Ngài được mời 

làm Trị sự trưởng Giáo hội Tăng-già Quảng Nam. Năm 1960, Ngài 

được Sơn môn cử làm trú trì Quốc tự Tam Thai tại Ngũ Hành Sơn. 

Trong mùa pháp nạn năm 1963, Ngài là lãnh đạo tối cao của 

phong trào đấu tranh Phật giáo tại Quảng Nam. Cũng trong thời gian 

này, một số người muốn dựng Thánh giá trên ngọn Thủy Sơn, bằng 

hùng lực của mình, Ngài đã ngăn chặn được âm mưu ấy. Việc giữ 

gìn danh thắng Ngũ Hành Sơn là thánh tích của Phật giáo Quảng 

Nam - Đà Nẵng có thể nói Ngài có công rất lớn. 

Từ năm 1964 đến năm 1975, Ngài đảm nhận chức vụ Chánh 

đại diện GHPGVNTN tỉnh Quảng Nam. Năm 1980, Ngài trở về 

kiêm nhiệm trú trì Tổ đình Phước lâm sau khi Hòa thượng Thích 

Như Vạn viên tịch. Năm 1992, Ngài được cung thỉnh làm Trưởng 

môn phái Lâm Tế Chúc Thánh cho đến ngày viên tịch. 

Ngoài việc trùng tu Tổ đình Phước Lâm và Quốc tự Tam Thai, 

Ngài còn đứng ra trùng tu và chủ trương xây dựng các chùa như: 

chùa Nghĩa Trung (Điện Bàn); chùa Quan Thế Âm (Ngũ Hành 

Sơn); chùa Bảo Quang (Đà Nẵng)... 

Ngài viên tịch ngày 26 tháng 8 năm Ất Dậu [2005], hưởng thọ 

91 tuổi. Bảo tháp được kiến lập bên phải Tổ đình Tam Thai. 

 

*** 

Trải qua hơn 400 năm hình thành và phát triển, trung tâm Phật 

giáo Ngũ Hành Sơn đã đào tạo nhiều thế hệ Tăng tài để hoằng dương 

đạo pháp. Đặc biệt đây cũng là nơi đã lưu lại dấu tích của nhiều thiền 

phái như Trúc Lâm, Tào Động và các chi của dòng Lâm Tế. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 103 

Khởi thủy là Thiền sư Huệ Đạo Minh thuộc dòng thiền hậu 

Trúc Lâm từ miền Bắc vào; kế đó là Thiền sư Chân Dĩnh thuộc dòng 

Lâm Tế Trí Bản Đột Không; rồi đến Thiền sư Quả Hoằng thuộc 

tông Tào Động một thời hành đạo tại đây. Thời Tây Sơn có Thiền 

sư Pháp Tràng thuộc dòng thiền Lâm Tế Chúc Thánh; đến thời Minh 

Mạng có các Thiền sư Tiên Thường Viên Trừng, Tiên Trực Chơn 

Như thuộc dòng Lâm Tế Nguyên Thiều; Thiền sư Hải Nghiêm 

Phước Nghi thuộc dòng Lâm Tế Liễu Quán. Kể từ thời Tự Đức cho 

đến thời cận đại, các thiền sư thuộc dòng thiền Lâm Tế Chúc Thánh 

đóng vai trò chủ đạo trong sự phát triển Phật giáo với hai ngôi Tổ 

đình chính là Tam Thai và Linh Ứng. 

Chính sự tiếp thu và dung hòa tư tưởng các dòng thiền đã tạo 

nên một sắc thái đa dạng và đặc thù của trung tâm Phật giáo Ngũ 

Hành Sơn. Vì vậy, Ngũ Hành Sơn là một nét son lớn trong dòng 

chảy của lịch sử Phật giáo Việt Nam, và mãi là niềm tự hào của 

người con Phật xứ Quảng. 

 

Chú thích 

[1]. Nay thuộc thành phố Đà Nẵng. 

[2]. Thích Đại Sán, “Hải ngoại kỷ sự”, Viện Đại học Huế, 1963, tr. 156. 

[3]. Theo văn bia “Thái Bình tự thạch bi” do đệ tử ngài là Nguyễn Phước An, pháp 

danh Như Minh lập vào ngày 11 tháng 7 năm Tân Sửu [1721], triều vua Vĩnh 

Thịnh 17, ghi ngài thọ 63 tuổi. Đồng thời căn cứ long vị thờ Ngài tại chùa Hội 

Khánh (Bình Định) ghi ngày kỵ của Ngài là mồng 4 tháng 12. Như vậy, Ngài 

phải tịch vào ngày mồng 4 tháng 12 năm Canh Tý [1720], tức 6 tháng trước khi 

đệ tử Như Minh lập văn bia vào ngày 11 tháng 7 năm Tân Sửu [1721]. Lấy năm 

viên tịch trừ cho số tuổi 63 (tính theo âm lịch), có thể Ngài sinh vào năm Mậu 

Tuất [1658]. 

[4]. “Thái Bình tự thạch bi” ghi: “Lâm Tế chánh tôn cửu đại Hòa thượng Lưu Chân 

Dĩnh”. Xét theo kệ truyền pháp của Tổ Trí Bản Đột Không: “Trí Tuệ Thanh Tịnh/ 

Đạo Đức Viên Minh/ Chân Như Tánh Hải...” chúng ta thấy, tính từ Tổ Trí Bản 

Đột Không (đời 25 tông Lâm Tế và là Sơ tổ dòng Trí Bản Đột Không) trở xuống 

thì ngài Chân Dĩnh Đương Cơ thuộc đời 33 tông Lâm Tế, và thuộc đời thứ 9 



104 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

dòng Trí Bản Đột Không. Ở văn bia này, đệ tử Như Minh tính thế thứ của Ngài 

theo dòng Trí Bản Đột Không. 

[5]. “Ngũ Hành Sơn”, Albert Sallet, Nxb. Đà Nẵng,1996. 

[6]. Tuy nhiên hiện nay thân tộc Ngài vẫn còn ở tại dưới chân núi Ngũ Hành Sơn, 

phường Hòa Hải, quận Ngũ Hành Sơn, Đà Nẵng. 

[7]. Minh Mạng năm thứ 6 [Đinh Hợi - 1825], nhà vua cho xây dựng “Ứng Chơn 

đường” và sau đổi thành “Ứng Chơn tự”. Đến năm Thành Thái thứ 3 [Tân Mão 

- [1891], vì tỵ húy chữ “Chơn” nên sắc cải thành “Linh Ứng tự” như hiện nay. 

[8]. Hòa thượng Chơn Luận Phước Huệ xuất gia tại Tổ đình Thập Tháp với Thiền sư 

Ngộ Thiệu Minh Lý. Ngài được Bổn sư cho pháp danh Chơn Luận. Năm 1889, 

Thiền sư Minh Lý viên tịch, Ngài Chơn Luận nghe tin Thiền sư Chí Thành tại 

núi Tam Thai - Quảng Nam là bậc tu hành tinh thông kinh luật nên tìm đến học 

đạo và cầu pháp. Ngài được Hòa thượng Chí Thành phú pháp hiệu là Phước Huệ. 

Từ đó, Ngài chủ yếu dùng đạo hiệu Phước Huệ làm danh xưng cho đến cuối đời. 

  



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 105 

VỀ HAI VĂN BẢN MA NHAI THỜI ĐỒNG KHÁNH  

TẠI ĐỘNG HUYỀN KHÔNG7 
          

Về danh thắng Ngũ Hành Sơn, mở đầu Ngũ Hành Sơn lục có 

viết: “Ngũ Hành Sơn, Nam châu đệ nhất danh thắng” [五行山南洲

第一名勝] - “Ngũ Hành Sơn là danh thắng bậc nhất ở trời Nam”. 

Lời nói ấy quả thật không ngoa. Danh thắng Ngũ Hành Sơn từ bao 

đời nay đã thu hút biết bao thế hệ tao nhân mặc khách khắp nơi đến 

thưởng ngoạn, viếng thăm. 

Với cảnh quan hùng vĩ, hệ thống hang động dày đặc huyền ảo 

đã khiến bao nhiêu danh thần văn sĩ không tiếc ngôn từ ca ngợi, tán 

thán, đặc biệt là với động Huyền Không - một trong những hang 

động đẹp nhất nằm tại ngọn Thủy Sơn. Động có nền bằng phẳng, 

vòm mái hình tròn, có 5 lỗ lớn nhỏ thông ra bên ngoài ánh sáng theo 

đó tràn vào tạo nên cảnh sắc lung linh huyền ảo, khiến người đến 

viếng thăm như lạc vào chốn bồng lai tiên cảnh. 

Trên vách động Huyền Không hiện còn lưu dấu khá nhiều tư 

liệu văn khắc Hán Nôm, bao gồm bi ký, thơ văn của các vị cao tăng, 

thủ bút của vua Minh Mạng và các đại thần triều Nguyễn cùng bao 

thế hệ tao nhân mặc khách. Trong đó đáng chú ý là hai văn bản ma 

nhai - bài tán của Lý Triệu Tuấn và bài thơ của Bùi Văn Dị - lưu đề 

trên vách động Huyền Không vào năm Đồng Khánh Đinh Hợi 

[1887], được xem là những bài thơ vịnh có niên đại xuất hiện sớm 

nhất tại hang động nổi tiếng này. 

1. Về bài “tán” của Lý Triệu Tuấn 

Về tác giả Lý Triệu Tuấn - người lưu đề bài “tán” trên vách 

động Huyền Không năm Đinh Hợi [1887] hiện chúng tôi chưa truy 

tầm được lai lịch. Tuy nhiên căn cứ vào dòng lạc khoản ở cuối bài 

- “Quỳnh phủ Xuân hữu Lý Triệu Tuấn thư” [瓊府春友李肇浚書] 

                                                 
7 Đăng trên Tạp chí Liễu Quán số 16, NXB Thuận Hóa 2019. 



106 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

thì chúng ta có thể đoán định ông là người Hoa kiều. Bởi thường 

thấy, đa phần người Hoa khi sang định cư tại Việt Nam thường lập 

hội quán để thờ tự tổ tiên của mình và sinh hoạt theo các hội đồng 

hương của mỗi tỉnh tại bản quán. Thông thường hội quán của mỗi 

bang đều được đặt tên riêng như bang Phước Kiến đặt tên là “Phước 

Kiến hội quán”, bang Quảng Đông là “Quảng Triệu hội quán”, bang 

Triều Châu là “Triều Châu hội quán”, bang Hải Nam là “Quỳnh Phủ 

hội quán”. Như vậy, rất có thể Lý Triệu Tuấn là người gốc Hải Nam 

ở Trung Hoa. Tuy nhiên cộng đồng người Hoa Hải Nam khi di cư 

sang Việt Nam ở rải rác khắp nơi, và cả nước có rất nhiều “Quỳnh 

Phủ hội quán”, nên chúng ta không thể biết được Lý Triệu Tuấn 

định cư địa phương nào tại Việt Nam. 

Về thời gian, căn cứ dòng lạc khoản ở đầu bài ghi: “Long phi 

Đinh Hợi niên, trùng dương đáo thử tán” [飛丁亥年重陽到此贊] 

chúng ta biết, Lý Triệu Tuấn đã ghé thăm lưu đề bài tán này lên 

vách động Huyền Không vào tiết trùng dương - mồng 9 tháng 9 năm 

Đinh Hợi [1887], niên hiệu Đồng Khánh thứ 3, cùng năm với bài 

thơ của Bùi Văn Dị. 

Qua khảo sát thực tế chúng tôi nhận thấy, vị trí văn bản ma 

nhai này nằm ngay vách đá phía sau chùa Trang Nghiêm [Hoa 

Nghiêm] của động Huyền Không hiện nay, với kích thước khá lớn: 

154cm x 110cm, và có lẽ đây là văn bản ma nhai có kích thước lớn 

nhất so với các văn bản còn lại tại Ngũ Hành Sơn. Toàn bộ văn bản 

cả thảy có 22 dòng chữ, được viết theo lối chữ chân [thảng hoặc đá 

thảo], kích cỡ chữ lớn nhỏ sai khác, số chữ trong mỗi dòng dài ngắn 

không đồng đều - dòng dài nhất có 16 chữ, dòng ngắn nhất chỉ 01 

chữ. Tuy nhiên, nội dung văn bản không chỉ có “bài tán”, mà cuối 

bài tán còn có phần “ký” - do chính tác giả Lý Triệu Tuấn “lạc bút” 

ghi thêm những thông tin khác. 

Theo đó, bài tán có tiêu đề “Tinh dạ vô trần, nguyệt bạch như 

ngân” [星夜無塵月白如銀] - “Đêm sao tĩnh lặng, trăng sáng lóng 

lánh như dát bạc”; và phần ký có tiêu đề “Quán quân vân đài” [冠



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 107 

軍雲臺]. Tuy nhiên, với phần ký này, vì không nắm rõ hoàn cảnh 

lưu đề của tác giả nên thật khó lòng để chúng ta tìm được sự “nối 

kết” với nội dung bài tán nói trên và xem chúng như một chỉnh thể 

văn bản. 

Cũng cần nói thêm rằng, đây là văn bản duy nhất được viết 

theo thể “tán” trong toàn bộ hệ thống ma nhai tại Ngũ Hành Sơn mà 

chúng tôi khảo sát được. Do thế nó có một vị trí khá đặc biệt. “Tán” 

là một thể tài trong văn học cổ Trung Hoa, mà về mặt cú pháp tuy 

có vần điệu như thơ nhưng không quá khắt khe về mặt niêm luật 

hay câu chữ. Ngoài tiêu đề và lạc khoản, bài tán của Lý Triệu Tuấn 

cả thảy có 14 câu thất ngôn, trong đó 4 câu đầu ca ngợi cảnh sắc 

Tam Thai, 10 câu sau cảm thán trước vẻ đẹp huyền ảo “bồng lai tiên 

cảnh” của Huyền Không động. 

 

Bài tán của Lý Triệu Tuấn trên ma nhai động Huyền Không 

Ảnh Không Nhiên 



108 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Dưới đây, chúng tôi lần lượt giới thiệu nội dung “bài tán” và 

“phần ký” của văn bản ma nhai này: 

1.1. Nội dung bài tán 

Nguyên văn 

星 夜 無 塵 月 白 如 銀 

 飛 丁 亥 年 重 陽 到
(1)

 此 贊  

三 台 名 山 翠 相 連 

峯 起 越 南 半 壁 天 

萬 里 長 江 飄 金 帯 

雙 献 明 珠 滾 玉 泉 

應 真 高 列 神 仙 府 

玄 空 碧 化 日 月 浮 

風 動 虎 臥 鳳 閣 殿 

雲 升  躍 天 門 宮 

蟠 桃 千 秋 未 知 世 

石 洞 萬 載 貫 古 今 

亦 如 武 陵 桃 源 處 

題 樣 九 月 落 帽 峯 

巨 靈 申 景 玩 不 尽 

良 緣 有 分 再 來 遊。 

瓊 府 春 友 李 肇 浚 書。  

Phiên âm 

Tinh dạ vô trần nguyệt bạch như ngân 

Long phi Đinh Hợi niên, trùng dương đáo thử tán 

Tam Thai danh sơn thúy tương liên 

Phong khởi Việt Nam bán bích thiên 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 109 

Vạn lý trường giang phiêu kim đới 

Song hiến minh châu cổn ngọc tuyền. 

Ứng Chơn cao liệt thần tiên phủ 

Huyền Không bích hóa nhật nguyệt phù 

Phong động hổ ngọa phụng các điện 

Vân thăng long dược thiên môn cung. 

Bàn đào thiên thu vị tri thế  

Thạch động vạn tải quán cổ kim 

Diệc như Vũ Lăng đào nguyên xứ 

Đề dạng cửu nguyệt lạc mão phong 

Cự linh thân cảnh ngoạn bất tận 

Lương duyên hữu phận tái lai du. 

Quỳnh phủ xuân hữu Lý Triệu Tuấn thư. 

Dịch thơ 

Đêm sao tĩnh lặng, trăng lóng lánh như dát bạc 

Ba ngọn Tam Thai nối tiếp nhau 

Giữa đất trời Nam biếc một màu 

Muôn dặm sông dài vàng một dải 

Hai tầng ngọc biếc ánh khe sâu. 

Huyền Không bích động bầu tinh tú 

Ứng Chơn thần điện phủ nhiệm mầu 

Gió nhẹ, hổ nằm nơi phụng điện 

Mây vần, rồng lượn giữa thiên lâu. 

Muôn thuở bàn đào khôn biết được 

Ngàn năm thạch động suốt xưa sau 

Như chốn đào nguyên Vũ Lăng xứ 

Tháng chín dạo non lạc bút đầu [đề]. 



110 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Cảnh vật linh thiêng hoài thưởng ngoạn 

Hữu duyên trở lại mãi vân du. 

Tiết trùng dương năm Đinh Hợi [1887], đến thăm Ngũ 

Hành Sơn đề tán. 

Bạn du xuân Quỳnh phủ Lý Triệu Tuấn đề. 

(Thích Nguyên Hiền dịch) 

1.2. Nội dung phần ký 

Nguyên văn  

冠 軍 雲 臺 

紳 士 諸 鄉 親: 李 珠 川, 陳 如 紀, 劉 章 發。 

慈 智 大 禅 師 停 棋 會 友。志 誠 老 和 尙 大 禪 師 笑 指 

南 山 石 可 以 待。 

君 詩 一 壺 酒, 一 張 琴, 一 谿 雲。 

好 朋: 越 南 蔭 授 阮 敏 達 文 智。 

鶴 蟾 象 三 仙。  

李 肇 浚 落 筆。 

Phiên âm 

Quán quân vân đài 

Thân sĩ chư hương thân: Lý Châu Xuyên, Trần Như Kỷ, Lưu 

Chương Phát. 

Từ Trí đại thiền sư đình kỳ hội hữu, Chí Thành lão Hòa thượng 

đại thiền sư tiếu chỉ Nam sơn thạch khả dĩ đãi. 

Quân thi nhất hồ tửu, nhất trương cầm, nhất khê vân. 

Hảo bằng: Việt Nam ấm thọ Nguyễn Mẫn Đạt Văn Trí. 

Hạc thiềm tượng tam tiên. 

Lý Triệu Tuấn lạc bút. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 111 

Dịch nghĩa 

Quán quân vân đài 

Chư thân sĩ, bằng hữu [hồi hưu] tại hương thôn gồm: Lý Châu 

Xuyên, Trần Như Kỷ, Lưu Chương Phát. 

Từ Trí đại thiền sư cho dừng hội chơi cờ, Chí Thành lão Hòa 

thượng đại thiền sư mỉm cười, chỉ ngọn núi đá phía Nam nói [nơi 

ấy] có thể tiếp đãi [các ông]. 

Mỗi người một bình rượu, một đàn cầm, một cung mây. 

Hảo bằng hữu là Việt Nam ấm thọ Nguyễn Văn Trí, hiệu Mẫn Đạt. 

Hạc Tiềm Tượng Tam Tiên. 

Lý Triệu Tuấn đề bút. 

2. Về bài thơ đường luật của đại thần Bùi Văn Dị  

Đại thần Bùi Văn Dị (1833-1895) xuất thân trong một gia đình 

khoa bảng tại làng Châu Cầu, huyện Phủ Lý, tỉnh Hà Nam, là một 

danh sĩ, nhà ngoại giao, và là đại thần giữ nhiều chức vụ quan trọng 

trải qua 7 đời vua Nguyễn(2). Ông sinh ngày 28 tháng 3 năm Quý 

Tỵ [1833], mất ngày 22 tháng 9 năm 1895, thọ 62 tuổi. Ông đi học 

rất sớm, đỗ cử nhân năm Ất Mão [1855], đỗ Phó bảng năm Ất Sửu 

[1865], từng làm Chánh sứ đi sứ nhà Thanh. Đặc biệt, ông là người 

duy nhất trong lịch sử Khoa bảng Việt Nam tuy mới đỗ Phó bảng 

nhưng được triều Nguyễn ban học vị Tiến sĩ và khắc tên riêng trong 

một văn bia dựng tại Văn Thánh - Huế. 

Năm Đinh Hợi, niên hiệu Đồng Khánh thứ 3 [1887], ông được 

vua triệu về Kinh, trên đường đi ông ghé bước vãn cảnh Ngũ Hành 

Sơn, thăm Huyền Không động và cảm tác bài thơ ca ngợi cảnh đẹp 

nơi đây. 

Bài thơ của Bùi Văn Dị được khắc trên vách động Huyền 

Không, tại vị trí vách đá đối diện từ hướng đi ngoài vào, văn bản có 

kích thước 127cm x 56cm. Toàn bộ bài thơ cũng như lạc khoản 



112 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

được viết trong 6 dòng, trong đó 4 dòng đầu là nội dung bài thơ, 

mỗi dòng từ 13 đến 14 chữ; 2 dòng sau ghi lạc khoản, chữ nhỏ hơn. 

 

Bài tán của Bùi Văn Dị trên ma nhai động Huyền Không 

Ảnh Không Nhiên 

Bài thơ được viết theo thể Đường luật thất ngôn bát cú, với lối 

chữ hành đá thảo, nét bút phóng khoáng. Nội dung bài thơ như sau: 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 113 

Nguyên văn 

五 行 秀 色 鬱 岧 嶢 

海 上 三 神 定 不 遙 

日 月 九 天 廻 洞 口 

波 濤 萬 頃 盪 岩 腰 

晴 空 石 壁 生 寒 雨 

夜 半 鐘 聲 落 嫩 潮 

覧 此 江 山 奇 勝 绝 

坐 教 磈 磊(3) 一 辰 消。 

同 慶 丁 亥 冬 至 後 一 日。 

奉 召 入 京 舟 程 過 此 留 題 原 北 圻 經 畧 副 使 囬 休 河 

内 金 榜 裴 文 禩 海 農 作 併 書。  

Phiên âm 

Ngũ Hành tú sắc uất thiều nghiêu  

Hải thượng tam thần định bất diêu 

Nhật nguyệt cửu thiên hồi động khẩu 

Ba đào vạn khoảnh đãng nham yêu. 

Tình không thạch bích sinh hàn vũ 

Dạ bán chung thanh lạc nộn triều 

Lãm thử giang sơn kỳ thắng tuyệt 

Tọa giao quỷ lỗi nhất thần tiêu. 

Đồng Khánh Đinh Hợi, đông chí hậu nhất nhật, phụng chiếu 

nhập Kinh, chu trình quá thử lưu đề. 

Nguyên Bắc kỳ Kinh lược Phó sứ hồi hưu, Hà Nội Kim Bảng 

Bùi Văn Dị Hải Nông tác tịnh thư. 



114 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Dịch thơ 

Huyền ảo, chênh vênh dáng Ngũ Hành 

Trót vời ba ngọn giữa mông mênh 

Chín tầng nhật nguyệt tràn lưng động 

Muôn lớp ba đào dội vách xanh. 

Trời quang đá tỏa làn mưa nhẹ 

Đêm thẳm chuông treo ngọn sóng duyềnh 

Thưởng lãm gian san bao tú lệ 

Trông vời một sớm dạ chênh vênh. 

Năm Đinh Hợi triều Đồng Khánh, sau tiết Đông chí một ngày. 

Nguyên Bắc kỳ Kinh lược Phó sứ hồi hưu, Bùi Văn Dị tự Hải 

Nông ở Kim Bảng - Hà Nội nhân phụng chiếu đi thuyền về Kinh, 

ngang qua núi Ngũ Hành ghé lại, cảm tác và lưu đề bài thơ này. 

      (Thích Nguyên Hiền dịch) 

3. Một vài nhận định 

Toàn bộ nội dung văn bản ma nhai Ngũ Hành Sơn có niên đại 

sáng tác từ năm Đồng Khánh thứ 3 [1887] đến năm đầu triều Khải 

Định [1916] đều được sao lục khá đầy đủ trong cuốn Ngũ Hành 

Sơn lục - một tư liệu chữ Hán do Tú tài Hồ Thăng Doanh biên soạn, 

dưới sự cố vấn và đóng góp công sức rất lớn của Thiền sư Ấn Lan 

Từ Trí trong việc cung lục các tự tích căn nguyên cũng như hành 

trạng lịch đại Tổ sư núi Ngũ Hành. Tác phẩm này chính thức được 

hoàn chỉnh vào năm Bính Thìn, Khải Định nguyên niên [1916], với 

sự tham gia duyệt chánh, nhuận sắc của Lãnh binh Quảng Nam Lê 

Viết Nghiêm, Lễ bộ Thượng thư sung Quốc sử quán Toản tu Lưu 

Đức Xưng, Cử nhân khoa Đinh Dậu - nguyên Tri huyện Cẩm Thủy 

- Long Xuyên Lê Huy Cận, và Cử nhân khoa Bính Ngọ - Học bộ 

Viên ngoại lang Võ Thái. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 115 

Ngũ Hành Sơn lục là một tác phẩm văn học quý hiếm của 

thiền môn xứ Quảng hiện còn. Bài tán của Lý Triệu Tuấn và bài thơ 

của Bùi Văn Dị cũng được sao lục trong tác phẩm này. 

Về bài thơ của Bùi Văn Dị, những ghi chép trong Ngũ Hành 

Sơn lục hoàn toàn chân xác với nội dung của ma nhai khắc trên vách 

động Huyền Không hiện tại. Riêng băn bản ma nhai của Lý Triệu 

Tuấn, nội dung có sự sai biệt khá nhiều. Theo đó, với văn bản lưu đề 

trước tác của Lý Triệu Tuấn, Ngũ Hành Sơn lục chỉ chép lại toàn bộ 

nội dung “bài tán”, nhưng “phần ký” ở sau thì hoàn toàn bỏ sót! 

Vậy phải chăng, chủ đích của người biên soạn Ngũ Hành Sơn 

lục chỉ sao chép “bài tán” của Lý Triệu Tuấn chứ không lưu tâm 

đến “phần ký” ở cuối bài? Hoặc giả, “phần ký” ấy, có thể trong một 

dịp nào đó sau thời điểm 1916, Lý Triệu Tuấn trở lại Ngũ Hành Sơn 

và cho khắc thêm vào, khi tác phẩm Ngũ Hành Sơn lục đã được 

nhuận sắc, hoàn chỉnh? 

Căn cứ năm viên tịch của Thiền sư Chí Thành (ngày 25 tháng 

4 năm Ất Mùi [1895]) thì ta thấy giả thuyết đầu tiên có sức thuyết 

phục hơn. Bởi thời điểm năm Đinh Hợi [1887], khi Lý Triệu Tuấn 

ghé thăm Ngũ Hành Sơn và lưu đề bài tán tại động Huyền Không 

thì Thiền sư Chí Thành còn tại thế. Hơn thế nữa, “phần ký” ở cuối 

bài còn xác nhận việc Lý Triệu Tuấn được diện kiến, đàm đạo cùng 

Chí Thành lão Hòa thượng và Từ Trí đại thiền sư, do thế, nếu cho 

rằng “phần ký” được khắc thêm vào sau thời điểm 1916 hoàn toàn 

không có cơ sở, vì lúc này Thiền sư Chí Thành đã viên tịch.  

 Vậy là đã quá rõ, chủ đích của người biên soạn Ngũ Hành 

Sơn lục chỉ cho chép nội dung “bài tán” là chính, còn “phần ký” đã 

hoàn toàn bị bỏ qua. Đọc nội dung “phần ký” trên ma nhai hiện tại 

chúng ta hiểu thêm một số thông tin khá thú vị, đặc biệt là thấy rõ 

mối quan hệ khắng khít của các vị thiền sư với giới nhân sĩ đương 

thời - họ gặp nhau để đàm đạo thiền cơ, hoặc cùng trầm tư trước 



116 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

những ván cờ còn dang dở... Có lẽ thế sự nhiễu nhương thời bấy giờ 

khiến họ có một sự đồng cảm tương lân... 

Hiện tại, trong động Huyền Không còn lưu giữ khá nhiều bài 

thơ của các thế hệ tao nhân mặc khách ca tụng cảnh đẹp và sự thiêng 

liêng của thắng tích núi Ngũ Hành, trong đó bài thơ của Bùi Văn Dị 

và bài tán của Lý Triệu Tuấn là hai văn bản có niên đại xuất hiện 

sớm nhất, chỉ sau các văn bia thời chúa Nguyễn và thủ bút ngự tứ 

của vua Minh Mạng. Đặc biệt, bài “tán” của Lý Triệu Tuấn còn góp 

phần tạo nên sự phong phú, đa dạng cho các loại hình tác phẩm văn 

học được lưu giữ tại nơi đây. 

Vẫn biết “trăm năm bia đá cũng mòn”, nhưng với những tâm 

tư, tình cảm của bao thế hệ tiền nhân gởi gắm vào thắng tích núi Ngũ 

Hành chắc chắn vẫn mãi hòa điệu, trường tồn trong lòng hậu thế. 

 

Chú thích 

[1]. Chữ “đáo” [到] này trên ma nhai đã khá mờ. 

[2]. Ông làm quan dưới các triều Tự Đức, Dục Đức, Hiệp Hòa, Kiến Phúc, Hàm 

Nghi, Đồng Khánh và Thành Thái. 

[3]. Quỷ lỗi [磈磊]: Những khối đá chồng lên nhau (hoặc cây cối rậm rạp nhiều cành 

lá) cao thấp đủ loại, không bằng phẳng. Sau, phái sinh nghĩa dùng chỉ những gì 

chứa chất mãi trong lòng không yên.  

 

  



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 117 

VÁN KHẮC PHÁI QUY Y, ĐIỆP THẾ ĐỘ, 
HỘ GIỚI ĐIỆP & PHÁP QUYỂN TẠI QUẢNG NAM8 

 

Trong công cuộc hoằng dương truyền bá Chánh pháp, việc ấn 

tống kinh sách để Tăng tín đồ có tư liệu tu học là việc không thể 

thiếu. Chính vì thế chư Tổ trước đây thường hay khắc ván in kinh 

để lưu truyền lời dạy của Đức Thế Tôn. Đồng thời, để tông môn 

được truyền thừa theo quy củ thiền gia, các Ngài còn cho khắc các 

bản phái quy y, điệp thế độ, pháp quyển, điệp thọ giới,... để việc 

truyền dạy đệ tử có thứ hệ rõ ràng. Tùy theo sự truyền thừa của các 

bài kệ truyền pháp mà nội dung của các mộc bản điệp phái cũng 

khác nhau. 

Tại Quảng Nam hiện nay, các chùa vẫn còn lưu giữ một số mộc 

bản in điệp phái, nhưng chủ yếu là sự truyền thừa của dòng thiền 

Lâm Tế Chúc Thánh. Bởi lẽ mảnh đất này không chỉ là nơi phát tích 

thiền phái Chúc Thánh mà xuyên suốt từ thế kỷ XVIII cho đến hôm 

nay, trải hơn ba thế kỷ, thiền phái Chúc Thánh luôn đóng vai trò chủ 

đạo trong sự truyền bá Chánh pháp tại đất Quảng Nam. Đến nửa đầu 

thế kỷ XX, thiền Liễu Quán mới bắt đầu phát triển tại Đà Nẵng nên 

việc khắc ván in điệp của dòng phái này rất là hiếm hoi. Trong bài 

viết này, chúng tôi thống kê các mộc bản khắc phái, điệp mà các 

chùa tại Quảng Nam và Đà Nẵng vẫn còn bảo tồn lưu giữ. 

I. Ván khắc phái quy y 

Nội dung của phái Quy y là truyền thọ Tam quy - Ngũ giới 

cho hàng Phật tử tại gia. Tất cả những thiện nam tín nữ khi phát 

nguyện quy y Tam Bảo thì được Thầy truyền giới cấp cho một lá 

phái Quy y với đầy đủ các thông tin về giới điều thọ nhận, những gì 

nên làm và không nên làm…, và đặc biệt là tên tuổi, quê quán cũng 

như pháp danh của người thọ giới được ghi rõ ràng trong lá phái, 

giúp họ biết rõ tên trong đạo của mình là gì, bổn sư của mình là ai, 

                                                 
8 Đăng trên Tạp chí Liễu Quán số 17, NXB Thuận Hóa 2019 



118 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

mình được tiếp nhận sự truyền thừa theo dòng phái nào,… Tại 

Quảng Nam và Đà Nẵng hiện nay, một số chùa còn lưu giữ mộc bản 

phái Quy y như sau: 

1.1. Ván khắc phái Quy y của Tổ đình Chúc Thánh - Hội An 

Hiện tổ đình Chúc Thánh còn lưu giữ một mộc bản khắc phái 

Quy y. Ván khắc tương đối cổ xưa, có kích thước 38cm x 50cm, 

chung quanh viền chạm khắc 36 hình hoa sen mãn khai khá tinh xảo 

cùng bài chú “Tỳ-lô Quán đảnh Chơn ngôn” bằng chữ Phạn. Lòng 

mộc bản khắc bài kệ truyền pháp của Tổ sư Minh Hải Pháp Bảo, 

nhưng chỉ ghi 4 câu đầu: 

Minh Thiệt Pháp Toàn Chương 

Ấn Chơn Như Thị Đồng 

Chúc Thánh Thọ Thiên Cửu 

Kỳ Quốc Tộ Địa Trường. 

Mộc bản này được chư Tăng dòng Chúc Thánh tại Quảng Nam 

sử dụng rộng rãi từ trước đến nay. 

 
Mộc bản Phái Quy Y tại chùa Chúc Thánh, Hội An 

Ảnh Không Nhiên 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 119 

1.2. Ván khắc phái Quy y của Tổ đình Phước Lâm - Hội An 

Tổ đình Phước Lâm hiện còn lưu giữ hai mộc bản khắc phái 

Quy y, trong đó một ván thuộc dòng Chúc Thánh, một ván thuộc 

dòng Liễu Quán. 

Mộc bản dòng Chúc Thánh tàng bản chùa Phước Lâm có khắc 

dòng chữ “Phước Lâm tự pháp phái”, với kích thước 48cm x 28cm, 

chung quanh viền được chạm trổ hoa sen. Nội dung ván khắc cũng 

tương tự như ván khắc phái Quy y chùa Chúc Thánh. Ván khắc được 

thực hiện giữa thế kỷ XIX, trong thời gian Hòa thượng Toàn Nhâm 

Quán Thông (1799-1883) trụ trì. Hiện trạng ván đã hư hoại, nhiều 

chữ không thể đọc được. 

Mộc bản của dòng Liễu Quán còn rất mới, kích thước 54cm x 

38cm, có hình thức giống như mộc bản của chùa Vu Lan - thành 

phố Đà Nẵng. Chung quanh viền khắc chữ Phạn và liên vạn, hiện 

trạng ván còn rất tốt, có lẽ do chưa được sử dụng nhiều. Chúng tôi 

có thể đoán định ván này được Hòa thượng Thích Tôn Thắng - trụ 

trì chùa Phổ Thiên (tức Phổ Đà ngày nay) tại Đà Nẵng thực hiện để 

lưu truyền pháp phái. 

1.3. Ván khắc phái Quy y của Tổ đình Long Tuyền - Hội An 

Hiện tại Tổ đình Long Tuyền còn lưu giữ một mộc bản phái 

quy y của chùa Thiên Tôn, huyện Tây Sơn, tỉnh Bình Định. Ván 

khắc có kích thước 32cm x 57cm, chung quanh viền khắc hoa văn, 

truyền thừa theo pháp kệ của dòng Liễu Quán, do Hòa thượng 

Thanh Kế Huệ Đăng thực hiện khắc bản sau khi ngài lập chùa Thiên 

Tôn vào năm Tân Tỵ [1941]. Trong thời chiến tranh, từ thời Pháp 

thuộc đến trước 1975, chùa Thiên Tôn bị hư hoại, pháp khí cũng 

phân tán. May thay, mộc bản phái Quy y chùa Thiên Tôn được một 

người sưu tầm đồ cổ biếu tặng Thượng tọa Thích Như Dũng trân 

tàng tại Tổ đình Long Tuyền. 



120 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

1.4. Ván khắc phái Quy y lưu giữ tại chùa Viên Giác - Hội An 

Tại chùa Viên Giác hiện còn lưu giữ 2 mộc bản khắc phái Quy 

y của dòng Chúc Thánh, trong đó một ván của Tổ đình Tam Thai, 

một ván của Tổ đình Vu Lan - Đà Nẵng. 

Mộc bản của Tổ đình Tam Thai có kích thước 32cm x 51cm, 

chung quanh viền khắc chữ Nho, bốn góc có hoa sen và liên vạn. 

Hiện trạng ván đã bị hư một góc phía trên bên phải. Có lẽ ván khắc 

này được thực hiện khoảng đầu thế kỷ XX, bởi nội dung khắc lưỡng 

tự - vừa chữ Nho vừa chữ Quốc ngữ. 

Mộc bản của Tổ đình Vu Lan có kích thước 35cm x 51cm, 

chung quanh viền khắc chữ Phạn. Mộc bản này được Hòa thượng 

Thích Tôn Bảo thực hiện vào những thập niên 30-40 của thế kỷ XX, 

khi ngài kế nghiệp Hòa thượng Hưng Long trụ trì chùa Vu Lan.  

1.5. Ván khắc phái Quy y lưu giữ tại chùa Tam Tôn - Đà Nẵng 

Hiện tại chùa Tam Tôn - Ngũ Hành Sơn, Đà Nẵng còn lưu giữ 

2 mộc bản phái Quy y, cả hai đều thuộc dòng Lâm Tế Chúc Thánh, 

và đều có ghi dòng chữ “Tam Thai pháp phái”. Trong đó, một mộc 

bản được khắc vào thời Hòa thượng Ấn Thanh Chí Thành, có kích 

thước 49cm x 38cm, chung quanh khung viền khắc chữ Nho; mộc 

mộc bản được khắc sau này, có kích thước 49cm x 38cm, chung 

quanh khung viền khắc chữ Phạn.  

1.6. Ván khắc phái Quy y lưu giữ tại Trung tâm Bảo tồn 

Di tích Hội An 

Đây là mộc bản tương đối khá xưa và không còn nguyên vẹn. 

Viền chung quanh ván đã bị hư hoại. Nội dung của lòng phái thuộc 

kệ truyền thừa dòng Lâm Tế Chúc Thánh nhưng không rõ của chùa 

nào. Bên góc phải chỉ còn đọc được mấy chữ “Từ [...] pháp phái” 

nên không xác định được xuất xứ. Theo lý lịch cổ vật hiện lưu tại 

Trung tâm Bảo tồn Di tích Hội An, ván khắc này trước đây được 

lưu trữ tại chùa Thiên Đức (tức chùa Lư, nay là Đinh tộc từ đường) 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 121 

tại phường Tân An, thành phố Hội An, được đưa về bảo quản tại 

Trung tâm Bảo tồn Di tích Hội An. 

II. Ván khắc điệp thế độ 

“Điệp thế độ” là lá phái được vị thầy Bổn sư cấp cho những 

đệ tử xuất gia, hay nói cách khác là Điệp cấp cho các vị Sa-di Thập 

giới. Nội dung lòng phái này hoàn toàn khác hẳn với phái Quy y. 

Sau bài kệ truyền thừa thì có ghi hồng danh của chư Tổ truyền thừa 

- từ Tổ sư khai phái cho đến vị Bổn sư thế độ. 

Đặc biệt, riêng với “Điệp thế độ” của dòng Chúc Thánh, bài 

kệ truyền pháp thường ghi đủ cả 8 câu [trong khi phái Quy y cho 

Phật tử chỉ ghi 4 câu đầu]: 

Minh Thiệt Pháp Toàn Chương 

Ấn Chơn Như Thị Đồng 

Chúc Thánh Thọ Thiên Cửu 

Kỳ Quốc Tộ Địa Trường. 

Đắc Chánh Luật Vi Tôn 

Tổ Đạo Giải Hạnh Thông 

Giác Hoa Bồ Đề Thọ 

Sung Mãn Nhân Thiên Trung. 

Hiện tại ở Quảng Nam còn lưu giữ 4 mộc bản “Điệp thế độ” 

của dòng Chúc Thánh như sau: 

2.1. Điệp Thế độ Tổ đình Chúc Thánh 

Mộc bản có kích thước 35cm x 50cm, chung quanh viền khắc 

“Đại Quán Đảnh Thần Chú kinh” bằng chữ Nho. Có lẽ mộc bản 

điệp Thế độ Tổ đình Chúc Thánh được khắc vào khoảng đầu thế kỷ 

XX, dưới thời Hòa thượng Chơn Chứng Thiện Quả trụ trì. Bởi lẽ 

trong mộc bản có ghi: “Sắc tứ Chúc Thánh tự”, mà chùa Chúc 

Thánh được phong “Sắc tứ” vào thời vua Bảo Đại.  



122 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

2.2. Điệp Thế độ Tổ đình Phước Lâm 

Mộc bản được khắc trong giai đoạn Hòa thượng Quán Thông 

trụ trì. Nội dung ván khắc có ghi hồng danh các vị Hòa thượng sau: 

- Tam thập ngũ thế Phước Lâm đường thượng húy Thiệt Dinh 

thượng Chánh hạ Hiển Ân Triêm Hòa thượng. 

- Tam thập lục thế Phước Lâm đường thượng húy Pháp Kiêm 

thượng Luật hạ Oai Minh Giác Hòa thượng. 

- Tam thập thất thế Phước Lâm đường thượng húy Toàn Nhâm 

thượng Vi hạ Ý hiệu Quán Thông Hòa thượng. 

Hiện trạng ván bị hư hoại, nhiều chữ không còn đọc rõ nét. 

 

Mộc bản Điệp Thế Độ tại chùa Phước Lâm, Hội An 

Ảnh Không Nhiên 

2.3. Điệp Thế độ bảo lưu tại chùa Viên Giác 

Mộc bản điệp Thế độ tại chùa Viên Giác được đưa về từ chùa 

Tam Thai. Ván có kích thước 38cm x 55cm, chung quanh viền có 

chạm khắc hình “lưỡng long triều nhật”. Lòng ván chỉ khắc hồng 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 123 

danh Tổ sư Minh Hải Pháp Bảo. Chư tổ kế thừa không có ghi cụ 

thể, chỉ ghi 5 dòng “Lâm Tế Chánh Tông...” [khoảng sau để trống] 

để người sau in ra và tùy nghi điền tôn danh vào. 

 

Mộc bản Điệp Thế Độ tại chùa Tam Thai, Ngũ Hành Sơn,  

hiện trân tàng tại chùa Viên Giác 

Ảnh Không Nhiên 

2.4. Điệp Thế độ bảo lưu tại chùa Tam Tôn, thành phố Đà Nẵng 

Ván khắc chùa Tam Tôn cũng thuộc mộc bản “Tam Thai pháp 

phái”. Ván có kích thước 53cm x 33cm, viền khắc chạm “lưỡng 

long triều nhật”. Lòng ván chỉ khắc hồng danh chư Tổ từ đời 37 

tông Lâm Tế [tức thế hệ thứ 4 pháp phái Chúc Thánh] trở về sau: 

- Từ Tổ tam thập thất đại húy Toàn Nhật hiệu Quang Đài 

Hòa thượng. 

- Đệ tam thập bát đại thượng Chương húy Tín hạ Tuyên tự 

Khánh hiệu Hoằng Ân Hòa thượng. 

- Đệ tam thập cửu đại thượng Ấn húy Thanh hạ Tổ tự Đạo hiệu 

Chí Thành. 



124 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Qua ván khắc này, chúng ta được biết rõ hơn sự truyền thừa 

của Thiền sư Toàn Nhật Quang Đài - một Thiền sư lỗi lạc của Phật 

giáo Việt Nam trong thế kỷ XIX. Ngoài các vị đệ tử hoằng pháp tại 

Phú Yên và Bình Định, Thiền sư Toàn Nhật Quang Đài còn có 1 vị 

đệ tử là Chương Tín Hoằng Ân hành đạo tại chùa Tam Thai núi Ngũ 

Hành Sơn. Từ đó pháp mạch truyền xuống ngài Ấn Thanh Chí 

Thành rồi tiếp tục xuống các ngài Chơn Đỉnh Phước Thông, Chơn 

Pháp Phước Trí,... 

III. Ván khắc hộ giới điệp 

Mộc bản khắc chứng 

điệp thọ giới cấp cho Tăng 

Ni qua các Đại giới đàn nói 

chung được gọi là bảng “Hộ 

giới điệp”, hoặc “Điệp đàn 

Tỳ-kheo”. Đây là văn bản 

công nhận một vị tu sĩ Phật 

giáo đã thọ giới Sa-di hay 

Tỳ-kheo và chỉ sử dụng 

trong các Đại giới đàn. 

Trước đây, tại Tổ đình 

Phước Lâm có lưu giữ một 

ván khắc “Hộ giới điệp” 

của Đại giới đàn năm Canh 

Tuất [1910], do Tổ Vĩnh 

Gia làm Đường đầu Hòa 

thượng, nhưng đến nay ván 

khắc này không còn. 

Hiện tại, chùa Viên 

Giác ở Hội An còn lưu giữ 

một ván khắc “Hộ giới điệp” 

của Đại giới đàn “Long Tiên 

Mộc bản Hộ Giới Điệp được lưu giữ  
tại chùa Viên Giác 

Ảnh Không Nhiên 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 125 

Thạch Động tự” do Hòa thượng Ấn Hướng Pháp Nhãn làm Đường 

đầu Hòa thượng vào năm Bính Thân [1896]. Mộc bản có kích thước 

50cm x 110cm; chung quanh viền được khắc hình 8 con rồng chầu 

vào nhau. Nội dung của mộc bản “Hộ giới điệp” nói về duyên khởi 

kiến lập Đàn giới cũng như các Giới đàn được tổ chức tại Trung 

Hoa. Phần cuối là phương danh của Hòa thượng Đường đầu, Yết-

ma A-xà-lê, Giáo thọ A-xà-lê, Thất vị tôn chứng và Tứ vị dẫn thỉnh 

Đại sư. Cuối bản khắc [có hàng để trống] để ghi pháp danh - pháp 

tự của giới tử và giới phẩm mà vị ấy thọ Sa-di hay Tỳ-kheo. 

Chúng tôi cho cung lục lại tôn hiệu của Hội đồng thập sư qua 

ván khắc tại Đại giới đàn chùa Long Tiên Thạch Động như sau: 

- Đường đầu Hòa thượng: Ấn Hướng Tổ Đồng Pháp Nhãn 

Hòa thượng. 

- Yết ma A-xà-lê: Từ Lâm Hòa thượng 

- Giáo thọ A-xà-lê: Phục Lễ Hòa thượng 

- Đệ nhất tôn chứng: Hoằng Tuấn Đại sư 

- Đệ nhị tôn chứng: Hoằng Tiếp Đại sư 

- Đệ tam tôn chứng: Hoằng Giảng Đại sư 

- Đệ tứ tôn chứng: Hoằng Tịnh Đại sư 

- Đệ ngũ tôn chứng: Hoằng Pháp Đại sư 

- Đệ lục tôn chứng: Hoằng Long Đại sư 

- Đệ thất tôn chứng: Hoằng Đề Đại sư 

- Đệ nhất dẫn thỉnh: Hoằng Du Thượng tọa 

- Đệ nhị dẫn thỉnh: Hoằng Hiệp Thượng tọa 

- Đệ tam dẫn thỉnh: Hoằng Cứu Thượng tọa 

- Đệ tứ dẫn thỉnh: Hoằng Giáo Thượng tọa. 

Giới đàn này được tổ chức vào ngày mồng 6 tháng 7 năm Bính 

Thân, niên hiệu Thành Thái thứ 8 [1896] tại chùa Tiên Long Thạch 

Sơn (dân gian gọi là chùa Hang). Chùa này được Thiền sư Ấn 



126 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Hướng Pháp Nhãn - tức Mộc Y Hòa thượng người Quảng Ngãi sáng 

lập tại xã Tam Nghĩa, huyện Núi Thành, tỉnh Quảng Nam. Giới tử 

thọ giới tại Giới đàn này có ngài Chơn Cảnh, tự Đạo Hoằng, hiệu 

Huệ Duyệt về sau làm Tăng cang chùa Vĩnh An, huyện Duy Xuyên 

tỉnh Quảng Nam. 

IV. Ván khắc pháp quyển 

“Pháp quyển” còn có tên gọi khác là bảng “Chánh Pháp Nhãn 

Tạng”. Văn bản này chỉ được sử dụng khi vị thầy Bổn sư ấn chứng 

và ban Pháp hiệu cho đệ tử. Vị đệ tử sau khi được thầy Bổn sư 

truyền trao Pháp quyển thì được gọi là “Đắc pháp Đại sư”. 

Thông thường, các vị đệ tử sau khi thọ giới Tỳ-kheo, phải 

nương theo Bổn sư tu tập một thời gian tối thiểu 5 năm [theo luật 

định] mới được truyền trao Pháp quyển. Đôi khi, có những vị xuất 

sắc trong sự tu học nên được Bổn sư đặc cách trao Pháp quyển trước 

hoặc trong khi thọ Đại giới. 

Nội dung của Pháp quyển ghi sự truyền thừa từ Phật Thích-ca 

xuống 28 vị Tổ Tây Thiên [Ấn Độ], tiếp theo là các vị Tổ sư Trung 

Hoa và các vị Tổ sư truyền pháp tại Việt Nam. Cuối bảng Pháp 

quyển có một bài kệ truyền pháp của thầy Bổn sư ấn chứng cho vị 

Pháp tử của mình. Đa phần các Pháp quyển tại Huế đều viết tay, 

riêng tại Quảng Nam thì được khắc thành mộc bản để lưu truyền. 

 
Mộc bản Pháp Quyền tại chùa Phước lâm, Hội An  

do tổ Toàn Nhâm Quán Thông đứng khắc 

Ảnh Không Nhiên 

Mộc bản Pháp quyển lưu giữ tại chùa Phước Lâm được khắc 

in dưới thời Hòa thượng Quán Thông trụ trì. Lúc bấy giờ ngài kiêm 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 127 

nhiệm trụ trì chùa Chúc Thánh nên mộc bản ghi là “Chúc Thánh tự 

Quán Thông Hòa thượng”. Vì Mộc bản có kích thước giới hạn nên 

các đời chư Tổ từ Tây Thiên đến Trung Hoa được tóm lược. Riêng 

từ Tổ sư Nguyên Thiều đời 33 đến ngài Quán Thông đời 37 được 

ghi rất cụ thể như sau: 

- Đệ tam thập tam thế húy thượng Siêu hạ Bạch tự Hoán Bích 

hiệu Thọ Tông Hòa thượng. 

- Đệ tam thập tứ thế húy thượng Minh hạ Hải tự Đắc Trí hiệu 

Pháp Bảo Hòa thượng. 

- Đệ tam thập ngũ thế húy thượng Thiệt hạ Dinh tự Chánh 

Hiển hiệu Ân Triêm Hòa thượng. 

- Đệ tam thập lục thế húy thượng Pháp hạ Ấn tự Tường Quang 

hiệu Quảng Độ Hòa thượng. 

- Đệ tam thập lục thế húy thượng Pháp hạ Kiêm tự Luật Oai 

hiệu Minh Giác Hòa thượng. 

- Đệ tam thập thất thế húy thượng Toàn hạ Nhâm tự Vi Ý hiệu 

Quán Thông Hòa thượng. 

Đồng thời tổ Quán Thông khắc luôn bài kệ truyền pháp như sau: 

Pháp pháp bổn lai pháp 

Pháp pháp nhữ tâm trung 

Mộc tánh chơn thị hỏa 

Tham cứu tử tế tầm. 

Từ đây về sau, chư Tăng tại Quảng Nam thường lấy mộc bản 

này để in và truyền trao cho đệ tử của mình. Vì vậy mà kệ truyền 

pháp hoàn toàn giống nhau, chỉ duy nhất một bài kệ truyền pháp 

như vừa nói, không có phong phú đa dạng như các nơi khác. 

Hiện tại, mộc bản Pháp quyển tại chùa Phước Lâm đã bị hư 

hoại rất nhiều, các chữ đều bị xâm thực không còn rõ nét. Nếu không 

có những bản in trước đây thì chúng ta khó có thể đọc hết được văn 

bản của Pháp quyển. 



128 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

V. Thống kê & lời kết 

Tạm thời, chúng tôi lập bảng thống kê các mộc bản pháp phái 

như sau: 

Nơi lưu giữ 
Phái 

quy y 

Điệp 

thế độ 

Pháp 

quyển 

Hộ giới 

điệp 

Chùa Chúc Thánh 01 tấm 01 tấm 0 0 

Chùa Phước Lâm 02 tấm 01 tấm 01 tấm 0 

Chùa Long Tuyền 01 tấm 0 0 0 

Chùa Viên Giác 01 tấm 01 tấm 0 1 tấm 

Chùa Tam Tôn 02 tấm 01 tấm 0 0 

Bảo tàng Hội An 01 tấm 0 0 0 

Như vậy, hiện nay tại khu vực Quảng Nam và Đà Nẵng, các 

chùa còn bảo lưu được tổng cộng 15 mộc bản về phái Quy y, điệp 

Thế độ, Hộ giới điệp và Pháp quyển. Đây không chỉ là những di sản 

vô giá mà các bậc tiên đức để lại cho đàn hậu bối chúng ta, mà qua 

đó, với những thông tin được ghi lại trên các mộc bản còn là nguồn 

tư liệu vô cùng quý giá, góp phần làm sáng rõ hơn những vấn đề 

lịch sử, truyền thừa cũng như giúp chúng ta hiểu rõ tình hình sinh 

hoạt của Phật giáo Xứ Quảng cách đây hàng mấy thế kỷ. 

Với ý nghĩa đó, thiết nghĩ, việc bảo quản hệ thống mộc bản 

Phật giáo Quảng Nam nói chung, ván khắc phái điệp nói riêng cần 

được chú trọng và có phương pháp cụ thể, nhằm hạn chế sự hư hao, 

xâm thực. Có như vậy chúng ta mới báo đáp được thâm ân của chư 

vị Tổ sư đã dày công giáo hóa. 

  



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 129 

TRUYỀN THỪA THIỀN PHÁI LIỄU QUÁN 
TẠI QUẢNG NAM - ĐÀ NẴNG9 

         

Thiền phái Liễu Quán được Tổ sư Thiệt Diệu Liễu Quán 

(1667-1742) khai sáng vào cuối thế kỷ XVII - đầu thế kỷ XVIII tại 

núi Thiên Thai xứ Thuận Hóa. Tổ sư thuộc đời pháp thứ 35 tông 

Lâm Tế, thế hệ thứ 14 pháp phái Vạn Phong Thời Ủy, đắc pháp với 

Tổ sư Minh Hoằng Tử Dung tại chùa Ấn Tôn (Từ Đàm). Sau đó, 

Ngài ra khai sơn chùa Thuyền Tôn và biệt kệ truyền pháp như sau: 

Thiệt tế đại đạo 

Tánh hải thanh trừng 

Tâm nguyên quảng nhuận 

Ðức bổn từ phong 

Giới định phước huệ 

Thể dụng viên thông 

Vĩnh siêu trí quả 

Mật khế thành công 

Truyền trì diệu lý 

Diễn xướng chánh tông 

Hành giải tương ứng 

Ðạt ngộ chơn không. 

Hơn 50 năm hoằng dương chánh pháp, Tổ sư Liễu Quán đã 

kiến lập nhiều đạo tràng tại Thuận Hóa và Phú Yên. Đặc biệt, với 

49 vị đệ tử xuất gia đắc pháp tỏa ra hoằng pháp khắp mọi nơi khiến 

cho Phật giáo Đàng Trong ngày càng hưng thịnh. Từ đó, đạo mạch 

thiền phái Liễu Quán Nam Hà không ngừng phát triển cho đến tận 

ngày hôm nay. 

                                                 
9 Đăng trên Tạp chí Liễu Quán số 18, NXB Thuận Hóa 2019 



130 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Quảng Nam, mảnh đất cận kề Kinh đô Thuận Hóa nên sớm đón 

nhận bước chân vân du hoằng hóa của các đệ tử Tổ sư Liễu Quán, 

đặc biệt là Thiền sư Tế Hiệp Hải Điện - người có tầm ảnh hưởng rất 

lớn đối với Phật giáo hai miền Thuận - Quảng lúc bấy giờ. 

Thiền sư Tế Hiệp Hải Điện 際 合海奠 (? - 1775) là đệ tử lớn 

của Tổ sư Liễu Quán. Ngài kế thừa trú trì Tổ đình Thuyền Tôn vào 

năm 1742, sau khi Tổ sư Thiệt Diệu Liễu Quán viên tịch. Tuy nhiên, 

tại chùa Diệu Giác, thị trấn Châu Ổ, huyện Bình Sơn, tỉnh Quảng 

Ngãi có thờ long vị Ngài. Lòng long vị ghi như sau: 

“Sắc tứ Lâm Tế đệ tam thập lục đại, Viên Tôn đường húy TẾ 

HIỆP thượng HẢI hạ ĐIỆN thụy VIÊN MINH Hòa thượng nghê 

tọa” [勅 賜 臨 濟 第 三 十 六 代 圓 宗 堂 諱 際 合 上 海 下 奠 謚 

圓 明 和 尙 貎 座]. 

Theo những sử liệu còn lưu lại tại chùa Diệu Giác thì trước 

đây chùa có tên là “Sắc tứ Viên Tôn tự”, về sau do tị húy vua Thiệu 

Trị, chùa được đổi tên thành Diệu Giác. Chùa được sắc tứ vào thời 

các chúa Nguyễn, nơi lưu dấu hành đạo của các vị cao tăng miền 

Thuận - Quảng, trong đó có Thiền sư Tế Hiệp Hải Điện. Từ đó ta 

có thể khẳng định: Thiền sư Tế Hiệp Hải Điện đã trụ trì chùa Sắc tứ 

Viên Tôn trước năm 1742. Sau khi Tổ sư Liễu Quán viên tịch, Ngài 

rời Viên Tôn đường để về kế vị tổ nghiệp chùa Thuyền Tôn tại núi 

Thiên Thai, xứ Thuận Hóa. 

Tại Viên Tôn đường, đệ tử nối truyền của Ngài có Đại sư Đại 

Niệm Hoằng Từ thuộc đời Lâm Tế thứ 37, thế hệ thứ 3 pháp phái 

Liễu Quán. Long vị thờ ngài Đại Niệm Hoằng Từ ghi như sau: 

“Tự Lâm Tế chánh tông tam thập thất thế húy ĐẠI NIỆM thượng 

HOẰNG hạ TỪ hiệu QUẢNG TRIỆT Đại sư nghê tọa” [嗣 臨 濟 正 

宗 三 十 七 世 諱 大 念 上 弘 下 慈 號 廣 徹 大 師 貎 座]. 

Theo tiểu truyện của Thiền sư Pháp Chuyên Diệu Nghiêm 法

專妙嚴 (1726-1798) khai tổ chùa Từ Quang, huyện Tuy An, tỉnh 

Phú Yên thì vào tháng 3 năm 1745, Ngài đến chùa Bảo Lâm(1) ở 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 131 

huyện Diên Khánh (nay là huyện Thăng Bình) thọ Cụ túc giới với 

Hòa thượng Hải Điện. Điều này chứng tỏ Thiền sư Tế Hiệp Hải 

Điện có một uy tín rất lớn đối với giới tăng lữ miền Thuận - Quảng 

lúc bấy giờ nên được cung thỉnh làm Hòa thượng Đàn đầu tại Đại 

giới đàn chùa Bảo Lâm, do Thiền sư Thiệt Uyên Chí Bảo 實淵致

寳 làm Chánh chủ đàn. 

Sau ngài Tế Hiệp Hải Điện thì tại Quảng Nam có 4 vị thiền sư 

thuộc đời pháp 37 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 3 pháp phái Liễu Quán tiếp 

tục hành đạo. Đó là Thiền sư Đại Tri 大知, Thiền sư Đại Quảng Trí 

Quang 大廣智光, Thiền sư Đại Hưng Trường Long 大興 長隆, Thiền 

sư Đại Dõng Siêu Căn 大踴超根. Cho đến nay, chúng ta cũng chưa 

rõ hành trạng của 4 vị thiền sư này, và cũng chưa thể biết các vị ấy có 

liên hệ với Thiền sư Tế Hiệp Hải Điện như thế nào. Họ là đệ tử hay 

pháp điệt trong tông môn? Câu hỏi này vẫn còn bỏ ngỏ, hy vọng trong 

tương lai chúng ta có đủ sử liệu để khẳng định mối quan hệ trên. 

Cả 4 vị thiền sư đều có pháp danh chữ Đại, thuộc thế hệ thứ 3 

pháp phái Liễu Quán, hành đạo tại Quảng Nam cuối thế kỷ XVIII, 

những tự tích còn lưu lại mà ta biết như sau: 

- Thiền sư Đại Hưng Trường Long trụ tại chùa Vạn Đức, xã 

Thanh Hà, huyện Hà Đông, phủ Thăng Hoa, xứ Quảng Nam (nay 

thuộc xã Cẩm Hà, thành phố Hội An). Vào năm Cảnh Hưng thứ 25, 

Giáp Thân [1764], Ngài chủ trì đứng khắc bộ “Đại Bi xuất tượng 

Đà-la-ni kinh” và cung thỉnh Hòa thượng Phổ Triêm 普 霑(2) chứng 

minh. Hiện tại, bản in kinh này chưa được tìm thấy, nhưng ván khắc 

của nó(3) vẫn còn được bảo lưu khá đầy đủ tại Tổ đình Phước Lâm, 

thành phố Hội An. 

- Thiền sư Đại Tri trụ trì chùa Bửu Long, tại xã Cẩm Phô, 

huyện Diên Khánh, phủ Điện Bàn, xứ Quảng Nam (nay thuộc 

phường Cẩm Phô, thành phố Hội An). Vào năm Cảnh Hưng thứ 29, 

Mậu Tý [1768], Ngài đứng khắc in bộ “Không môn Nhật dụng tổng 



132 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

tập yếu” gồm 2 quyển thượng - hạ. Công việc khắc in đến mùa hạ 

năm Kỷ Sửu [1769] mới hoàn tất. Ván khắc hiện không còn. Bản in 

hiện được Đại đức Thích Đồng Dưỡng sưu tập, lưu tại chùa Ba 

Phong, huyện Duy xuyên(4). 

- Thiền sư Đại Quảng Trí Quang trụ trì chùa Sắc tứ Cẩm An 

tại xã Cẩm Phô, huyện Diên Khánh, phủ Điện Bàn, xứ Quảng Nam 

(nay thuộc phường Cẩm Phô, thành phố Hội An). Vào năm Cảnh 

Hưng thứ 32, Tân Mão [1771], Ngài đứng ra quyên mộ khắc in bộ 

“Diệm khẩu Du-già tập yếu Thí thực khoa nghi”, 1 quyển. 

- Thiền sư Đại Dõng Siêu Căn khai sơn chùa Phước Khánh tại 

làng An Quán, tổng An Nhơn, huyện Diên Phước, phủ Điện Bàn. 

Cuối thế kỷ XIX, làng An Quán bị sạt lỡ, chùa nhiều lần di dời và 

cuối cùng hiện nay thuộc thôn Đông Khương, xã Điện Phương, thị 

xã Điện Bàn. Còn tháp mộ của Thiền sư Đại Dõng Siêu Căn được 

đưa về cải táng trong vườn tháp tổ đình Chúc Thánh, Hội An. Lòng 

bia tháp ghi: 

“Tự Lâm Tế tông đệ tam thập lục(5) thế, khai sơn húy ĐẠI 

DÕNG hiệu SIÊU CĂN Thiền sư pháp tọa” [嗣 臨 濟 宗 第 三 十 

六 世 開 山 諱 大 踴 號 超 根 禪 師 法 座]. 

Đồng thời trên bia tháp có ghi bài kệ phú chúc như sau: 

幾 十 餘 年 順 世 情 

今 朝 一 覺 辨 無 明 

無 無 明 盡 光 始 現 

至 靈 至 湛 本 無 生 

Kỷ thập dư niên thuận thế tình 

Kim triêu nhất giác biện vô minh 

Vô vô minh tận quang thủy hiện 

Chí linh chí trạm bổn vô sanh. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 133 

Tạm dịch: 

Mấy chục năm qua thuận thế tình 

Hôm nay thấu triệt lẽ vô minh 

Vô minh vắng bóng, tuệ quang chiếu 

Linh trạm tột cùng vốn không sinh. 

 

Bảo tháp Thiền sư Đại Dõng Siêu Căn, đời 37 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 3 

thiền phái Liễu Quán, khai sơn chùa Phước Khánh, thị xã Điện Bàn.  

(Bảo tháp hiện lưu tại tổ đình Chúc Thánh, Hội An 

Ảnh Như Tịnh 

Đến thời Tây Sơn binh biến, các ngôi chùa như Bảo Long, 

Cẩm An, Bảo Lâm v.v... bị thiêu hủy hoàn toàn, môn nhơn thất tán 

và không có cơ may phục dựng nên dần dần chìm vào quên lãng. 

May thay, công hạnh của các Ngài vẫn còn được lưu giữ qua những 

trang kinh mà ngày hôm nay chúng ta còn may mắn bảo tồn được. 

Năm Nhâm Tuất [1802], Gia Long lên ngôi thống nhất sơn hà, 

tình hình Phật giáo dần dần đi vào sinh hoạt ổn định dưới sự ủng hộ 



134 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

của triều đình nhà Nguyễn. Tuy nhiên, chúng ta vẫn không thấy có 

sự hành hoạt của các bậc tăng nhân dòng thiền Liễu Quán trên đất 

Quảng Nam. 

Đến niên hiệu Tự Đức thứ 7, Giáp Dần [1854], chúng ta mới 

bắt gặp một vị thiền sư thuộc hàng chữ “Hải” của kệ phái Liễu Quán 

xuất hiện và hành đạo tại đây. Đó là Thiền sư Hải Nghiêm Phước 

Nghi 海嚴福儀, được triều đình bổ nhiệm làm trụ trì chùa Ứng 

Chơn (tức chùa Linh Ứng ngày nay). Thiền sư Hải Nghiêm hiệu 

Phước Nghi, thế danh Trần Văn Nghi, sinh quán tại thôn Long Bình, 

tổng Xuân Đài, huyện Đồng Xuân, tỉnh Phú Yên (nay là phường 

Long Bình, thị trấn Sông Cầu, Phú Yên), là em út của Thiền sư Tiên 

Thường Viên Trừng và Chương Tín Hoằng Ân. Ngài trụ trì chùa 

Ứng Chơn được 8 năm và viên tịch vào ngày 14 tháng 10 năm Tân 

Dậu [1861]. Bảo tháp được kiến tạo bên cạnh tháp Thiền sư Viên 

Trừng. Đến nay, ta vẫn chưa biết nhiều về hành trạng của Thiền sư 

Hải Nghiêm Phước Nghi. Căn cứ pháp danh Hải Nghiêm hiệu 

Phước Nghi ta chỉ biết Ngài nối pháp đời 40 tông Lâm Tế, thế hệ 

thứ 6 pháp phái Liễu Quán chứ không biết Ngài xuất gia với ai và 

tại đâu? Ngài chỉ đến chùa Ứng Chơn, núi Ngũ Hành Sơn hành đạo 

được 7 năm thì viên tịch, không có đệ tử kế thừa nên hành trạng dần 

mai một. 

Những thập niên 20-30 của thế kỷ XX, chư tăng từ Kinh đô 

Huế vào tỉnh Quảng Nam lập chùa hành đạo ngày càng nhiều, từ đó 

thiền phái Liễu Quán tại Quảng Nam - Đà Nẵng dần dần long thịnh 

trở lại và phát triển sâu rộng cho đến ngày hôm nay. 

Năm Mậu Ngọ [1918], Hòa thượng Trừng Kệ Như Nhu 澄

偈如柔 từ chùa Báo Quốc (Huế) vào Quảng Nam tu học. Ngài 

cầu pháp với tổ Chơn Pháp Phước Trí tại chùa Tam Thai, với 

pháp hiệu Tôn Thắng. Hội đủ nhân duyên, Ngài khai sơn chùa 

Phổ Thiên tại làng Bình Thuận, nay chính là chùa Phổ Đà, quận 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 135 

Hải Châu, thành phố 

Đà Nẵng. Ngài đã hiến 

cúng chùa Phổ Đà cho 

Giáo hội thành lập Phật 

học viện để đào tạo 

Tăng tài. Hòa thượng 

Trừng Kệ Tôn Thắng 

thuộc đời pháp 42 tông 

Lâm Tế, thế hệ thứ 8 

pháp phái Liễu Quán. 

Ngài đã đào tạo được 

những vị đệ tử hữu 

danh góp phần rất lớn 

cho công cuộc hoằng 

truyền Chánh pháp tại 

Quảng Nam, Đà Nẵng 

và các tỉnh thành khác, 

tiêu biểu như: Cố Hòa 

thượng Thích Chơn 

Ngộ pháp danh Tâm 

Cần (1913-2013) - trụ 

trì Tổ đình Tịnh Độ, Tam Kỳ; cố Hòa thượng Thích Từ Ý pháp 

danh Tâm Niệm (1920-1990) - trụ trì chùa Hòa An, Tam Kỳ; cố 

Hòa thượng Thích Từ Mẫn pháp danh Tâm Lượng (1932-2007) - 

trụ trì chùa Phổ Đà, chùa Diệu Pháp - Đà Nẵng; cố Hòa thượng 

Thích Tâm Thanh hiệu Chơn Nghiêm (1931-2004) - khai sơn 

Vĩnh Minh tự viện, Lâm Đồng; Hòa thượng Thích Từ Tánh pháp 

danh Tâm Giác - đương kim trụ trì chùa Phổ Đà, Đà Nẵng; Hòa 

thượng Thích Từ Nhơn pháp danh Tâm Hoa - Giáo thọ trường 

Phật học Đại Tòng Lâm, Bà Rịa Vũng Tàu v.v... 

Hòa thượng Trừng Kệ Tôn Thắng  
(1889-1976): Khai sơn chùa Phổ Đà,  

người có công truyền thừa thiền phái  
Liễu Quán tại Quảng Nam Đà Nẵng 

Ảnh Không Nhiên 



136 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

 

Chùa Phổ Đà, quận Hải Châu, TP.Đà Nẵng,  

tổ đình thiền phái Liễu Quán tại Quảng Nam Đà Nẵng 

Ảnh sưu tầm 

Cùng thời với Hòa thượng Trừng Kệ Tôn Thắng còn có hai vị 

Hòa thượng từ Huế vào hành đạo tại Đà Nẵng. Đó là Hòa thượng 

Trừng Phước Hưng An 澄福興安 - khai sơn chùa Tường Quang, và 

Hòa thượng Trừng Ngộ Hưng Giáo 澄悟興教 - khai sơn chùa Bửu 

Nghiêm. Cả hai vị là đệ tử của Ngài Thanh Đức Tâm Khoan tại chùa 

Báo Quốc, nối pháp đời 42 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 8 pháp phái 

Liễu Quán. 

Năm 1954, Hòa thượng Thích Quang Thể (1922-2005) pháp 

danh Nguyên Phước, hiệu Đạt Minh, là đệ tử của Đại lão Hòa 

thượng Tâm Thái Thiện Trí chùa Hiếu Quang (Huế) sau khi tu học 

tại Huế về lại thị xã Đà Nẵng hành đạo, đảm nhận nhiều chức vụ 

quan trọng của Giáo hội qua các thời kỳ. Năm 1959, Ngài khai sơn 

chùa Thọ Quang tại xã Hòa Tiến, huyện Hòa Vang, nay thuộc quận 

Cẩm Lệ, thành phố Đà Nẵng. Hòa thượng nối pháp đời 44 tông Lâm 

Tế, thế hệ thứ 10 pháp phái Liễu Quán. Từ đạo tràng Thọ Quang, 

Ngài đã đào tạo được nhiều đệ tử như: Cố Hòa thượng Thích Huệ 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 137 

Hướng pháp danh Quảng Chí (1940-1995) - trụ trì chùa Quán Thế 

Âm, Ngũ Hành Sơn; Hòa thượng Thích Huệ Đạt pháp danh Quảng 

Phát - trụ trì chùa An Long, Tư Nghĩa, Quảng Ngãi; Hòa thượng 

Thích Huệ Thường pháp danh Quảng An - trụ trì chùa Long Hoa, 

quận Ngũ Hành Sơn, Đà Nẵng; Hòa thượng Thích Huệ Chỉnh pháp 

danh Quảng Hương - trụ trì chùa Thọ Quang, quận Cẩm Lệ, Đà 

Nẵng; Thượng tọa Thích Huệ Vinh - trụ trì chùa Quan Thế Âm, 

quận Ngũ Hành Sơn, Đà Nẵng v.v... 

 

Từ trái qua phải: HT. Trừng Ngộ Hưng Giáo:(,,,?-1965):  

Khai sơn chùa Bửu Nghiêm; HT. Trừng Phước Hưng An (1878-1939):  

Khai sơn chùa Tường Quang; HT.Trừng Kệ Tôn Thắng (1889-1976):  

Khai sơn chùa Phổ Đà, quận Hải Châu, TP.Đà Nẵng 

Ảnh Như Tịnh 

Theo chân các bậc tiền bối, một số chư tăng từ Huế vào Quảng 

Nam - Đà Nẵng hành đạo đã đóng góp rất lớn cho sự nghiệp hoằng 

dương chánh pháp như: 

- Cố Hòa thượng Thích Trí Việt (1934-2013): Hòa thượng 

pháp danh Tâm Hậu, tự Trí Việt, hiệu Long Vân, nối pháp đời 43 

tông Lâm Tế, thế hệ thứ 9 pháp phái Liễu Quán. Hiện nay chưa rõ 



138 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Hòa thượng xuất gia tại chùa nào và bổn sư là ai? Chỉ biết Hòa 

thượng cầu pháp với cố Đại lão Hòa thượng Thích Đôn Hậu tại chùa 

Thiên Mụ (Huế) nên có pháp tự Trí Việt. Những thập niên 50-60 

của thế kỷ XX, Hòa thượng là một trong những tăng sĩ đóng vai trò 

quan trọng của Phật giáo thị xã Đà Nẵng. Ngài đã đóng góp rất nhiều 

công sức trong việc khai sơn, trùng tu xây dựng các chùa như: chùa 

Hải Vân Sơn, chùa Quang Minh, chùa Báo Ân, chùa Viên Quang, 

chùa Pháp Hội, chùa Sơn Trà, chùa Phước Lộc v.v... Đệ tử của Hòa 

thượng hiện còn hành đạo tại Đà Nẵng là Hòa thượng Thích Minh 

Thành pháp danh Nguyên Chí - trụ trì chùa Viên Quang. 

- Cố Hòa thượng Thích Như Ý (1908-1987): Hòa thượng pháp 

danh Nguyên Tuyết, tự Như Ý, nối pháp đời 44 tông Lâm Tế, thế 

hệ thứ 10 pháp phái Liễu Quán, trụ trì chùa Tra Am (Huế) và chùa 

Sơn Trà (Đà Nẵng). Năm 1968 chiến tranh lan rộng, Hòa thượng 

tạm rời chùa tổ Tra Am vào nhận trụ trì chùa Sơn Trà. Đến năm 

1975, chiến tranh kết thúc, Hòa thượng trở về Cố đô Huế tiếp tục 

sứ mệnh của mình. Trong khoảng thời gian 7 năm tại Sơn Trà, Hòa 

thượng đã để lại các vị đệ tử hành đạo tại Đà Nẵng như: Cố Hòa 

thượng Thích Bửu Toàn pháp danh Quảng Trí (1935-1999) - trụ trì 

chùa Kỳ Viên; Hòa thượng Thích Bửu Thiện pháp danh Quảng Đạo 

- trụ trì chùa An Sơn; Thượng tọa Thích Bửu Minh pháp danh 

Quảng Độ - trụ trì chùa Sơn Trà v.v...  

- Cố Hòa thượng Thích Minh Tuấn (1935-2015): Hòa thượng 

pháp danh Nguyên Bình, tự Minh Hòa, hiệu Minh Tuấn nối pháp 

đời 44 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 10 pháp phái Liễu Quán, khai sơn 

Thiền viện Bồ Đề - quận Liên Chiểu, Đà Nẵng. Hòa thượng có công 

đào tạo nhiều thế hệ Tăng Ni cũng như sinh viên học sinh thuộc hệ 

thống trường trung học Bồ Đề trực thuộc Tổng vụ giáo dục của 

GHPGVNTN trước năm 1975. 

- Cố Hòa thượng Thích Giác Viên (1930-2012): Hòa thượng 

pháp danh Nguyên Nhuận, tự Giác Viên, hiệu Long Hoa, nối pháp 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 139 

đời 44 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 10 pháp phái Liễu Quán, trụ trì chùa 

Pháp Lâm, khai sơn Tịnh thất Giác Hoàng Viên. Ngài kế nhiệm cố 

Hòa thượng Thích Quang Thể trong cương vị Trưởng ban trị sự 

GHPGVN thành phố Đà Nẵng. 

- Cố Hòa thượng Thích Chí Mãn (1943-2017): Hòa thượng 

pháp danh Trừng Viên, tự Chí Mãn, hiệu Viên Dung, nối pháp đời 

42 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 8 pháp phái Liễu Quán. Năm 1968, Ngài 

vào Đà Nẵng khai sơn chùa Pháp Vân. Trải qua các thời kỳ, Ngài 

đảm nhận nhiều trọng trách do Giáo hội giao phó. Năm 2017, Ngài 

được suy cử làm Trưởng Ban trị sự GHPGVN thành phố Đà Nẵng. 

Vào những năm 1950, một số chư vị tôn túc truyền thừa theo 

pháp kệ Tổ sư Liễu Quán đã hành đạo tại phủ Tam Kỳ, về sau là 

tỉnh Quảng Tín (nay là các huyện Thăng Bình, Núi Thành, Tiên 

Phước, Phú Ninh, thành phố Tam Kỳ v.v...). Các Ngài đã tích cực 

hoằng dương Chánh pháp, khiến lòng người ngày càng quy hướng 

về với Phật Đà. Tiêu biểu có các vị tôn túc như: 

- Cố Hòa thượng Thích Minh Thể (1900-1964): Hòa thượng 

pháp danh Nguyên Quảng, tự Minh Thể, hiệu Đạt Thể, nối pháp đời 

44 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 10 pháp phái Liễu Quán. Hòa thượng 

xuất gia với Hòa thượng Tâm Thông Quảng Nhuận tại chùa Linh 

Quang - Đà Lạt, sau đó về Quảng Nam hoằng pháp. Năm 1959, 

Ngài khai sơn chùa Hòa Quang và đào tạo được một số vị đệ tử như: 

Cố Hòa thượng Thích Chí Đạo pháp danh Quảng Trai - trụ trì chùa 

Hòa Quang; Cố Thượng tọa Thích Quảng Cầm v.v... 

- Cố Hòa thượng Thích Từ Ý (1919-1990): Hòa thượng pháp 

danh Tâm Niệm, tự Từ Ý, hiệu Chơn Thiện, nối pháp đời 43 tông 

Lâm Tế, thế hệ thứ 9 pháp phái Liễu Quán. Ngài xuất gia đắc pháp 

với Hòa thượng Tăng cang Thích Tôn Thắng tại chùa Phổ Thiên, 

Đà Nẵng. Năm 1954, Ngài về Tam Kỳ hành đạo và đảm nhận trụ trì 

chùa Hòa An, chi hội Phật học thị xã Tam Kỳ. Ngài có tầm ảnh 

hưởng rất lớn đối với Phật giáo đồ tại các huyện Nam Quảng Nam 



140 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

như Thăng Bình, Tam Kỳ, Núi Thành, Phú Ninh, Tiên Phước v.v... 

và hiện nay đa số chư tăng các huyện này đều là đệ tử hay đồ tôn 

của Ngài. 

Ngài giáo dưỡng rất nhiều vị đệ tử hữu danh hiện đang hành 

đạo tại tỉnh Quảng Nam cũng như các tỉnh thành trong cả nước và 

hải ngoại như: Hòa thượng Thích Thiện Tường pháp danh Nguyên 

Lợi - trụ trì chùa Hòa An, Tam Kỳ; Hòa thượng Thích Thiện Thành 

pháp danh Nguyên Hương - trụ trì chùa Hưng Quang, Núi Thành; 

Hòa thượng Thích Thiện Giác pháp danh Nguyên Quang - trụ xứ 

chùa Long Sơn, Nha Trang; Hòa thượng Thích Thiện Phương pháp 

danh Nguyên Sanh - trụ trì chùa Tam Bảo, Tam Kỳ; Hòa thượng 

Thích Thiện Toàn pháp danh Nguyên Hoàng - trụ trì chùa Thanh 

Hà, Đà Nẵng; Hòa thượng Thích Phước Minh pháp danh Nguyên 

Hộ - trụ trì chùa Long Hoa, Tam Kỳ; Hòa thượng Thích Phước Châu 

pháp danh Nguyên Tâm - trụ trì chùa Bảo Châu, Thăng Bình; cố 

Hòa thượng Thích Thiện Tánh pháp danh Nguyên Trí (1922-2016) 

- trụ trì chùa Giác Nguyên, Thăng Bình v.v...  

- Cố Hòa thượng Thích Viên Mãn (1922-2001): Hòa thượng 

pháp danh Tâm Trì, tự Chánh Không, hiệu Viên Mãn, nối pháp đời 

43 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 9 pháp phái Liễu Quán. Ngài xuất gia 

làm đệ tử Hòa thượng Trừng Phổ Quảng Tu chùa Thiên Hưng, Huế. 

Năm 1955, Hòa thượng theo lời chỉ dạy của Hòa thượng Thích Tôn 

Thắng vào đảm nhận trụ trì chùa Tịnh Độ, thị xã Tam Kỳ. Đến năm 

1960, Hòa thượng ra khai sơn chùa Kỳ Viên và gần như ẩn tu mật 

hạnh. Đệ tử kế thừa có Thượng tọa Thích Chánh Huệ pháp danh 

Nguyên Hải. 

- Cố Hòa thượng Thích Chơn Ngộ (1913-2013): Hòa thượng 

pháp danh Tâm Cần, tự Từ Thục, hiệu Chơn Ngộ, nối pháp đời 43 

tông Lâm Tế, thế hệ thứ 9 pháp phái Liễu Quán. Ngài xuất gia đắc 

pháp với Hòa thượng Tăng cang Thích Tôn Thắng tại chùa Phổ 

Thiên, Đà Nẵng. Năm 1961, Ngài được Hòa thượng Bổn sư trạch 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 141 

cử trụ trì chùa Tịnh Độ. Hơn 100 năm trụ thế, với 52 năm thừa 

đương Phật sự tại Tổ đình Tịnh Độ, Hòa thượng đã tài bồi chốn tổ 

khang trang như ngày hôm nay. 

- Hòa thượng Thích Thiện Duyên: Đương kim Phó pháp chủ 

Hội đồng Chứng minh GHPGVN, phương trượng chùa Đạo 

Nguyên, thành phố Tam Kỳ. Hòa thượng pháp danh Quảng Thành, 

tự Thiện Duyên, hiệu Quán Ngôn, xuất gia đắc pháp với cố Hòa 

thượng Thích Giác Tánh - trụ trì chùa Hưng Long và Thiên Đức ở 

Bình Định, nối pháp đời 45 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 11 pháp phái 

Liễu Quán. Năm 1957, sau khi tốt nghiệp Phật học viện Hải Đức 

Nha Trang, Ngài được Giáo hội Trung phần cử làm Giảng sư tại 

Quảng Nam. Năm 1962, tỉnh Quảng Tín thành lập và năm 1963, 

Ngài khai sơn chùa Đạo Nguyên để làm trụ sở của Giáo hội tỉnh 

Quảng Tín. Trải qua các thời kỳ, Ngài đảm nhận những chức vụ 

quan trọng Giáo hội. Hiện nay, Ngài là bậc kỳ túc trưởng lão trong 

ngôi nhà Phật giáo Quảng Nam nói riêng và Phật giáo Việt Nam 

nói chung. 

Những năm đầu thế kỷ XX, nữ giới xuất gia ngày càng đông 

và Ni bộ dần dần được hình thành. Thế hệ đầu tiên của Ni giới đa 

phần là đệ tử thế độ của chư vị Hòa thượng tôn túc. Tại vùng đất 

Quảng Nam trong những năm 1945 đến 1947 đã có nhiều vị Ưu-bà-

di xuất gia. Mãi đến năm 1952, chư Ni lần đầu tiên an cư tại chùa 

Tỉnh hội của Hội An Nam Phật học tỉnh Quảng Nam (nay là chùa 

Pháp Bảo, Hội An) gồm các vị như: Ni sư Đàm Minh, Sư cô Từ 

Hạnh, Sư cô Như Hường, Sư cô Đạt Hương, Sư cô Diệu Lý v.v... 

Đến năm 1954, Giáo hội Tăng già Quảng Nam đã dành chùa Bảo 

Thắng làm trú xứ để chư Ni tu học, Ni sư Đàm Minh và Sư cô Như 

Hường được cử làm chánh phó trụ trì. Đến năm 1960, Ni sư Đàm 

Minh ra Đà Nẵng đảm nhận trụ trì chùa Bảo Quang, từ đó Ni sư 

hành đạo tại đây cho đến lúc viên tịch. Dần dần, các chùa do chư Ni 

đảm nhiệm trụ trì ngày càng nhiều và Ni bộ ngày càng phát triển. 



142 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Sự phát triển của chư Ni truyền thừa theo kệ phái Liễu Quán 

tại Quảng Nam - Đà Nẵng đa phần do sự giáo dưỡng của ba vị Sư 

trưởng, đó là Sư trưởng Thích Nữ Đàm Minh - trụ trì chùa Bảo 

Quang, Đà Nẵng; Sư trưởng Thích Nữ Từ Hạnh - trụ trì chùa Châu 

Phong, Điện Bàn; Sư trưởng Thích Nữ Diệu Lý - trụ trì chùa Quang 

Minh, Đà Nẵng. Cả ba vị Sư trưởng đều có pháp danh chữ Tâm, 

thuộc đời 43 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 9 pháp phái Liễu Quán. 

- Sư trưởng Thích Nữ Đàm Minh (1912-1992): Sư trưởng 

pháp danh Tâm Quang, tự Đàm Minh, hiệu Minh Đức là đệ tử của 

Cố Đại lão Hòa thượng Thích Tịnh Khiết, trụ trì chùa Tường Vân, 

Huế. Sư trưởng vào Quảng Nam đảm nhận trụ trì chùa Bảo Thắng 

vào năm 1954 và đến năm 1960 ra thị xã Đà Nẵng trụ trì chùa Bảo 

Quang. Sư trưởng đã đào tạo được nhiều vị Ni trưởng đang hành 

đạo khắp nơi như: Ni trưởng Thích Nữ Diệu Tâm - Viện chủ chùa 

Bảo Quang, Đức quốc; Ni trưởng Thích Nữ Diệu Cảnh - trụ trì chùa 

Bảo Quang, Đà Nẵng; Ni trưởng Thích Nữ Diệu Thục - trụ trì chùa 

Xuân Hòa, Đà Nẵng; Ni trưởng Thích Nữ Diệu Thuần - trụ trì chùa 

Bảo Tịnh, Đà Nẵng v.v... 

- Sư trưởng Thích Nữ Từ Hạnh (1920-2016): Sư trưởng pháp 

danh Tâm Tánh, tự Từ Hạnh, hiệu Diệu Hữu, đệ tử của cố Đại lão 

Hòa thượng Thích Tôn Thắng chùa Phổ Đà, Đà Nẵng. Sau khi xuất 

gia, Sư trưởng từng tham học với pháp sư Giải Ngạn chùa Hưng Ký 

tại miền Bắc, sau đó tu học tại Ni viện Diệu Đức, Huế. Năm 1960, 

Sư trưởng về quê nhà lập chùa Châu Phong để tiếp độ Ni chúng. Đệ 

tử thành danh của Sư trưởng có các vị như: Cố Ni trưởng Thích Nữ 

Hạnh Nguyện; Ni trưởng Thích Nữ Hạnh Từ - đương kim trụ trì 

chùa Châu Phong; Ni trưởng Thích Nữ Hạnh Châu - trụ trì chùa Từ 

Tâm, Điện Bàn v.v... 

- Sư trưởng Thích Nữ Diệu Lý (1922-2017): Sư trưởng pháp 

danh Tâm Dung, tự Diệu Lý, đệ tử của cố Đại lão Hòa thượng Thích 

Đôn Hậu tại chùa Thiên Mụ, Huế. Trước năm 1975, Sư trưởng hành 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 143 

đạo tại Huế và Quảng Trị. Đến năm 1975, Sư trưởng đảm nhận trụ 

trì chùa Quang Minh, quận Liên Chiểu cho đến ngày viên tịch. Sư 

trưởng giáo dưỡng được các vị đệ tử như: Ni trưởng Thích Nữ Tịnh 

Đức - trụ trì chùa Quang Minh, Đà Nẵng; cố Ni trưởng Thích Nữ 

Giới Quang, Mỹ quốc; Ni trưởng Thích Nữ Giới Châu - trụ trì chùa 

Quang Minh, Mỹ quốc v.v... 

Thiền phái Lâm Tế Liễu Quán do Tổ sư Liễu Quán là người 

Việt biệt kệ lập nên. Với hơn 300 năm hình thành và phát triển, thiền 

phái Liễu Quán đã đóng góp rất lớn cho sự phát triển của Phật giáo 

Việt Nam trong quá khứ và hiện tại. Riêng tại Quảng Nam và Đà 

Nẵng, chúng ta thấy sự hình thành và phát triển của dòng thiền Liễu 

Quán phân ra 3 giai đoạn rõ rệt: 

- Giai đoạn 1: Giữa và cuối thế kỷ thứ XVIII, dòng thiền Liễu 

Quán đã có mặt tại vùng đất Quảng Nam. Tuy nhiên chỉ có một vài 

vị mà hiện nay tư liệu còn rất khan hiếm nên chưa làm rõ được công 

hạnh của các Ngài đối với Phật giáo Quảng Nam. 

- Giai đoạn 2: Xuyên suốt cả thế kỷ XIX, gần như tăng nhân 

dòng thiền Liễu Quán không thấy hành đạo tại Quảng Nam. Chỉ duy 

nhất có ngài Hải Nghiêm Phước Nghi tại Ngũ Hành Sơn mà thôi. 

- Giai đoạn 3: Từ đầu thế kỷ thứ XX cho đến nay, dòng thiền 

Liễu Quán phát triển nhanh tại đất Quảng Nam. Các vị như Hòa 

thượng Thích Tôn Thắng, Hòa thượng Thích Từ Ý, Hòa thượng 

Thích Quang Thể đã đào tạo được nhiều đệ tử hữu danh góp phần 

rất lớn cho sự phát triển của Phật giáo tại Quảng Nam - Đà Nẵng. 

Cho đến hôm nay, thiền phái Liễu Quán đã phát triển sâu rộng 

tại Quảng Nam - Đà Nẵng, trọng tâm là thành phố Đà Nẵng và các 

huyện thị Thăng Bình, Tam Kỳ, Núi Thành, Phú Ninh, Tiên Phước 

và Hiệp Đức thuộc Quảng Nam, tiếp tục góp phần xây dựng ngôi 

nhà chung Phật giáo Việt Nam cũng như phát triển tông môn tại 

mảnh đất chưa mưa đã thấm này. 



144 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

 

B
iể

u
 đ

ồ
 t

ru
yề

n
 t

h
ừ

a 
th

iề
n

 p
h

ái
 L

iễ
u

 Q
u

án
 t

ại
 Q

u
ản

g 
N

am
 Đ

à 
N

ẵn
g 

 

Ả
nh

 N
hư

 T
ịn

h 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 145 

Chú thích 

[1]. Chùa Bảo Lâm tọa lạc tại xã Lạc Câu, huyện Diên Khánh, thuộc hai phủ Thăng 

Hoa và Điện Bàn, xứ Quảng Nam (nay thuộc thôn Lạc Câu, xã Bình Dương, 

huyện Thăng Bình, tỉnh Quảng Nam). Đây là một đạo tràng lớn do Thiền sư Thiệt 

Uyên Chánh Thông Chí Bảo trụ trì. Chùa đã bị tàn phá lâu năm nên đến nay 

không còn tự tích. Hiện tại còn lưu giữ các bản kinh khắc in tại chùa như: “Di 

Đà Sớ Sao” (in năm 1766); “Pháp Giới An Lập Đồ” (in năm 1770); “Quy Sơn 

Cảnh Sách cú thích ký” (không rõ năm)... 

[2]. Ở nơi đây chúng tôi hồ nghi giữa Tổ sư Phổ Triêm Phước Sơn và Thiền sư Đại 

Hưng Trường Long có mối quan hệ thầy trò. Căn cứ vào long vị và bia tháp Tổ 

sư Phổ Triêm tại chùa Vạn Đức cũng như gia phả của tộc Lê tại xã Sơn Phô, tổng 

Phú Triêm hạ, huyện Diên Phước, phủ Điện Bàn (nay thuộc phường Cẩm Châu, 

Hội An) do tự tôn Lê Hữu Hoàng tự Viên hiệu Nhật Quang sao lục vào ngày 

mồng 02 tháng Giêng năm Thành Thái thứ 12, Canh Tý [1900] cho ta biết, Thiền 

sư Phổ Triêm có thế danh Lê Công Mạo thuộc đời pháp 36 tông Lâm Tế. Ngài 

sinh năm 1675 và mất ngày 25 tháng Chạp năm Nhâm Thìn [1772], thọ 98 tuổi. 

Tất cả các nguồn tư liệu đều không ghi rõ pháp danh của Ngài, chỉ biết Ngài hiệu 

Phổ Triêm, thụy Phước Sơn, thuộc đời 36 tông Lâm Tế. Tuy nhiên, theo mộc bản 

“Đại Bi xuất tượng Đà-la-ni kinh” do Thiền sư Đại Hưng Trường Long chủ trì 

khắc in tại chùa Vạn Đức vào năm 1764, dưới sự chứng minh của Hòa thượng 

Phổ Triêm, chúng ta thấy, Thiền sư Đại Hưng Trường Long thuộc đời pháp 37 

tông Lâm Tế, thế hệ thứ 3 pháp phái Liễu Quán. Căn cứ vào đời pháp của ngài 

Phổ Triêm và ngài Đại Hưng ta có thể suy đoán hai vị này có mối quan hệ sư đồ. 

Bởi lẽ năm 1764 thì Tổ Phổ Triêm đã 90 tuổi nên lui vào ngôi Phương trượng để 

tịnh tu và giao việc điều hành bổn tự lại cho đệ tử là Thiền sư Đại Hưng Trường 

Long. Nếu quả thật như vậy thì Thiền sư Phổ Triêm phải có pháp danh chữ Tế 

đứng đầu và là đệ tử của Tổ sư Thiệt Diệu Liễu Quán. Đây cũng chỉ là giả định 

suy luận, mong rằng trong tương lai chúng ta có đủ tư liệu để khẳng định chính 

xác hơn. 

[3]. Xem: Tập san Liễu Quán 17, số ra tháng 5-2019 của Trung tâm VHPG Liễu 

quán - Huế.  

[4]. Xem: Tập san Liễu Quán 17, tldd. 

[5]. Theo pháp kệ thì chữ ĐẠI thuộc đời 37 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 3 pháp phái Liễu 

Quán. Tuy nhiên trên văn bia của Tổ ghi đời 36. Có thể người viết bia nhầm 

chăng? Hoặc giả Tổ cầu pháp với một vị Tổ sư thuộc đời 35 nên môn nhơn ghi 

là đời 36. 

  



146 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Tài liệu tham khảo: 

 Thích Trung Hậu, Thích Hải Ấn, Chư tôn thiền đức và Cư sĩ hữu công Phật giáo 

Thuận Hóa, tập 1 & tập 2, Nxb. Tổng hợp TP. HCM, 2011. 

 Thích Trung Hậu, Thích Hải Ấn, Chư tôn thiền đức và Cư sĩ hữu công Phật giáo 

Thuận Hóa, tập 3, Nxb. Hồng Đức, 2013. 

 Thích Đức Trí, Lược khảo Phật giáo sử Đà Nẵng, Nxb. Tôn giáo, 2013. 

 Khảo sát bia tháp ngài Đại Dõng Siêu Căn tại chùa Chúc Thánh, Hội An; Long vị 

chùa Diệu Giác ở Bình Sơn tỉnh Quảng Ngãi và chùa Từ Quang thành phố Huế. 

 Pháp quyển của Thiền sư Tâm Minh Huyền Giác cấp cho đệ tử Nguyên Chủng 

Phước Hậu ngày 30 tháng 7 năm Bính Tuất [1946]. 

 Tập Trung - Đặng Quý Địch, Những ngôi chùa tiêu biểu tỉnh Bình Định, bản thảo 

năm 1999. 

  



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 147 

DẤU ẤN THIỀN PHÁI LIỄU QUÁN 
TRONG DÒNG CHẢY PHẬT GIÁO ĐẠI LỘC10(1) 

 

1. Tổng quan 

Sau khi đắc pháp với Tổ sư Minh Hoằng Tử Dung tại chùa Ấn 

Tôn (Từ Đàm), Thiền sư Thiệt Diệu Liễu Quán (1667-1742) khai 

mở đạo tràng tại chùa Viên Thông và chùa Thiền Tôn xứ Thuận 

Hóa, biệt kệ truyền thừa lập nên thiền phái Liễu Quán. Từ đây, các 

hàng đệ tử và pháp tôn của Ngài tiếp tục sứ mệnh hoằng dương 

Chánh pháp và truyền thừa pháp kệ của thiền phái Liễu Quán rộng 

khắp các tỉnh thành trong cả nước. 

Quảng Nam là một tỉnh tiếp giáp với Kinh đô Thuận Hóa 

nên cũng sớm đón nhận bước chân hoằng hóa của các vị tổ sư 

dòng thiền Liễu Quán. Qua các thư tịch xưa, chúng ta biết được 

dưới thời các chúa Nguyễn ở Đàng Trong, chư vị thiền sư thuộc 

dòng thiền Liễu Quán đã khai sơn cũng như trụ trì nhiều ngôi 

chùa lớn tại Quảng Nam, chủ yếu là tại Hội An và Điện Bàn. Đó 

là Thiền sư Đại Tri 大 知 - trụ trì chùa Bửu Long ở xã Cẩm Phô, 

Hội An; Thiền sư Đại Quảng Trí Quang 大 廣 智 光 - trụ trì chùa 

Sắc tứ Cẩm An ở xã Cẩm Phô, Hội An; Thiền sư Đại Hưng Trường 

Long 大 興 長 隆 - chùa Vạn Đức, Thanh Hà, Hội An; Thiền sư Đại 

Dõng Siêu Căn 大踴 超 根 - khai sơn chùa Phước Khánh, Điện 

Phương, Điện Bàn. Cả 4 vị thiền sư đều có pháp danh ở hàng chữ 

Đại (大) thuộc đời 37 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 3 thiền phái Liễu 

Quán. Tuy nhiên, sự truyền thừa của các vị thiền sư này về sau gần 

như không còn được kế đăng trên vùng đất Quảng Nam. 

Vừa qua, đầu xuân Canh Tý (2020), trong các đợt khảo cứu tư 

liệu Hán Nôm tại huyện Đại Lộc cùng đoàn nghiên cứu thuộc Trung 

tâm Văn hóa Phật giáo Liễu Quán Huế, chúng tôi phát hiện được 

                                                 
10 Đăng trên Tạp chí Liễu Quán số 20, NXB Thuận Hóa 2020 



148 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

một số tư liệu mang dấu ấn của các vị thiền sư thuộc thiền phái Liễu 

Quán hoằng pháp tại vùng đất này. Địa danh Đại Lộc (大禄) chỉ 

chính thức xuất hiện trên địa bạ hành chính nước ta kể từ năm 1899, 

dưới triều vua Thành Thái. Trước đây, vùng đất này thuộc về huyện 

Diên Phước, phủ Điện Bàn và có một truyền thống Phật giáo lâu 

đời. Trong quá trình hình thành và phát triển của Phật giáo Đại Lộc 

thì chùa Cổ Lâm là tổ đình chính và có tầm quan trọng đối với đời 

sống tinh thần của Tăng Ni, Phật tử Đại Lộc từ bao đời nay. 

2. Tổ đình Cổ Lâm và những lưu dấu về thiền phái Liễu Quán 

Tổ đình Cổ Lâm hiện tọa lạc tại thôn Hà Nha, xã Đại Đồng, 

huyện Đại Lộc, tỉnh Quảng Nam. Đây là một ngôi tổ đình lớn của 

dòng thiền Lâm Tế Chúc Thánh thuộc khu vực phía Tây Quảng 

Nam và có niên đại ra đời khá sớm, cùng thời với tổ đình Chúc 

Thánh, tổ đình Phước Lâm tại Hội An. 

 

Tổ đình Cổ Lâm, ngôi chùa xưa nhất của Phật giáo Đại Lộc, có nhiều mối 

quan hệ với chư Tăng dòng thiền Liễu Quán  

Ảnh Như Tịnh 

Theo tư liệu Lược sử chùa Cổ Lâm, ngôi cổ tự này hiện diện 

tại xứ Đại Lộc từ lâu đời, do Thiền sư Lương Nhất Lễ khai sơn và 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 149 

ngài đã viên tịch dưới thời Vĩnh Thịnh (1705-1720), lúc 80 tuổi - 

điều đó có nghĩa, niên đại tạo lập chùa không thể muộn hơn thế kỷ 

XVIII. Chính hệ thống long vị phụng thờ tại tổ đường Cổ Lâm hiện 

nay, mặc dù có thể chưa đầy đủ, nhưng đã phản ánh bề dày lịch sử 

của ngôi chùa. 

Trải qua thời gian và chiến tranh loạn lạc, chùa Cổ Lâm cũng 

rơi vào tình cảnh đổ nát, hoang tàn như bao ngôi chùa khác của xứ 

Quảng. Chùa hiện được trùng tạo khá khang trang, điều đáng quý 

là vẫn bảo lưu được nhiều bảo vật giá trị, nhất là hệ thống pháp 

tượng và long vị lịch đại tổ sư của chùa. Tiêu biểu như tượng Đức 

Phật Thích Ca tọa thiền (bằng gang), cùng hệ tượng gỗ Hộ pháp, 

Kiên lao, Bồ-đề Đạt Ma, Quan Thánh... với những đường nét tạo 

hình uyển chuyển, tinh tế, mặc dù trải qua bao lớp thời gian và hậu 

thế nhiều lần cho phủ lớp sơn ta bên ngoài, nhưng nhìn chung các 

pho tượng vẫn giữ được hồn cốt ban sơ và còn khá nguyên vẹn. 

Qua phụng khảo hệ thống long vị xưa tại tổ đình Cổ Lâm, 
chúng tôi phát hiện có long vị của Thiền sư Tánh Giác Đốn Viên 性 

覺 頓 圓(2), thuộc đời pháp thứ 39 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 5 thiền 
phái Liễu Quán. 

Long vị Thiền sư Tánh Giác Đốn Viên được chạm trổ khá tinh 

xảo, với trán long vị chạm mặt thái tuế hay thường gọi là “long hàm 

thọ”; hai bên chạm hình long ẩn vân đạp trên sóng thủy ba; lòng 

long vị chạm hồi văn kỷ hà; đế long vị hình như được phục chế lại 

về sau, vì trông khá đơn giản và không đồng bộ so với chỉnh thể. 

Nội dung lòng long vị ghi: 

“Từ Lâm Tế chánh tông tam thập cửu thế, húy Tánh Giác, 

thượng Đốn hạ Viên Hòa thượng giác linh nghê tọa - 嗣 臨 濟 正 

宗 三 十 九 世 諱 性 覺 上 頓 下 圓 和 尙 覺 靈 貎 座”. 

Trong hệ thống long vị cổ còn sót lại tại tổ đình Cổ Lâm, nếu 

xét về hình thức thì long vị Thiền sư Tánh Giác Đốn Viên có quy 

cách gần giống với long vị của Thiền sư Chương Lý Trí Quang - vị 

tổ có công phục hưng tổ đình Cổ Lâm. 



150 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Như chúng ta biết, 

tổ đình Cổ Lâm là một 

trong những tổ đình lớn 

truyền thừa theo thiền 

phái Lâm Tế Chúc 

Thánh. Sự xuất hiện long 

vị của Thiền sư Tánh 

Giác Đốn Viên thuộc 

thiền phái Liễu Quán 

trong tổ đường chùa Cổ 

Lâm tạo cho chúng ta bao 

mối phân vân: Thiền sư 

Tánh Giác Đốn Viên là 

ai? Được truyền thừa 

xuống từ vị bổn sư nào 

(thuộc hàng chữ Đạo 道) 

tại xứ Quảng Nam, hay 

từ Thuận Hóa truyền 

vào? Ngài có mối quan 

hệ như thế nào với chùa 

Cổ Lâm mà được phối 

thờ một cách trang trọng 

tại đây? Chúng ta thử tìm 

hiểu lịch sử truyền thừa chùa Cổ Lâm để tìm ra lời giải đáp thỏa 

đáng cho những nghi vấn này. 

Căn cứ vào tờ khai Lược sử chùa Cổ Lâm do cố Hòa thượng 

Thích Đồng Phước khảo soạn vào ngày 29 tháng 6 năm 1964, 

trong đợt kê khai tự viện do Giáo hội tỉnh Quảng Nam thời đó 

thực hiện, ghi lại lịch đại trụ trì chùa như sau: 

Long vị thiền sư Tánh Giác Đốn Viên, 
đời 39 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 5 
thiền phái Liễu Quán thờ tại tổ 

đường chùa Cổ Lâm, Đại Lộc 

Ảnh Như Tịnh 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 151 

Khai sơn chùa Cổ Lâm là Hòa thượng Lương Nhất Lễ, tục gọi 

thầy Nhẫn, ngài viên tịch vào niên hiệu Vĩnh Thịnh(3), thọ 80 tuổi. 

Kế tục truyền thừa có các vị: Hòa thượng Trí Quang, Hòa thượng 

Hoằng Giáo (Thiệu Trị nguyên niên), Hòa thượng Trừng Định, Hòa 

thượng Quảng Lao, Hòa thượng Quảng Thành, Hòa thượng Hoằng 

Cam (Duy Tân nguyên niên). Kể từ năm 1945, chùa do Hòa thượng 

Chơn Thông hiệu Đồng Phước trụ trì, cho đến năm kê khai là 1964. 

Ở nơi đây, chúng tôi không bàn đến vấn đề ai là người khai 

sơn chùa Cổ Lâm cũng như việc sắp xếp thứ hệ các đời trụ trì của 

cố Hòa thượng Thích Đồng Phước, bởi bản kê lục năm 1964 có sự 

nhầm lẫn. Vấn đề quan trọng ở đây là trong lịch đại trụ trì chùa Cổ 

Lâm hoàn toàn không có nhắc đến tôn hiệu Thiền sư Tánh Giác Đốn 

Viên. Như vậy, điều xác quyết của chúng tôi là Thiền sư Tánh Giác 

Đốn Viên chắc chắn không phải trụ trì ngôi tổ đình này. Việc xuất 

hiện long vị của Ngài tại tổ đường chùa Cổ Lâm có thể xuất phát từ 

những nguyên nhân sau: 

- Thiền sư Tánh Giác Đốn Viên có thể trụ trì một ngôi chùa 

nào đó thuộc vùng Đại Lộc, về sau do chiến tranh chùa bị sụp đổ 

nên long vị được thỉnh về phụng thờ tại tổ đình Cổ Lâm. Điều này 

có thể xảy ra, tương tự như long vị của Hòa thượng khai sơn chùa 

Kim Liên ở Hội An hiện được phụng thờ tại tổ đường chùa Chúc 

Thánh, hay mộ tháp Thiền sư Đại Dõng Siêu Căn - tổ khai sơn chùa 

Phước Khánh ở Điện Phương - Điện Bàn lại được di thỉnh về cải 

táng trong khuôn viên tổ đình Chúc Thánh - khi các chùa ấy bị tàn 

phá bởi chiến tranh hoặc lý do thiên tai. 

- Thiền sư Tánh Giác Đốn Viên có thể có một mối liên hệ mật 

thiết với một trong các vị trụ trì tổ đình Cổ Lâm đời trước. Có thể 

Ngài là Hòa thượng Đường đầu truyền giới hoặc Hòa thượng phú 

pháp... của một vị Đại sư nào đó trụ trì tổ đình Cổ Lâm nên được 

giới tử, pháp tử lập vọng phụng thờ. Điều này chúng tôi đã từng gặp 

ở tổ đường chùa Hồng Khê tại Huế - ngôi chùa do Hòa thượng 



152 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Trừng Huệ Giác Viên khai sơn. Hòa thượng Giác Viên là đệ tử của 

Thiền sư Thanh Ninh Tâm Tịnh - tổ khai sơn chùa Tây Thiên, nhưng 

lại là giới tử đắc pháp với Thiền sư Ấn Bổn Vĩnh Gia tại chùa Phước 

Lâm, Hội An. Sau khi khai sơn chùa Hồng Khê, ngài có lập long vị 

Hòa thượng Đường đầu Ấn Bổn Vĩnh Gia và long vị bổn sư Thanh 

Ninh Tâm Tịnh phối thờ tại tổ đường. Điểm đặc biệt là long vị ngài 

Vĩnh Gia thờ chính giữa còn long vị ngài Tâm Tịnh thờ một bên. 

- Căn cứ vào cụm từ “Lâm Tế chánh tông” (臨濟正宗) thì 

chúng ta có thể khẳng định Thiền sư Tánh Giác Đốn Viên viên tịch 

trước khi vua Thiệu Trị lên ngôi vào năm Tân Sửu [1841]. Vua 

Thiệu Trị có tên húy là Nguyễn Phúc Miên Tông (阮福綿宗), nên 

sau khi lên ngôi, vì kỵ húy nên chữ Tông (宗) không được phép sử 

dụng, phải trại qua chữ Tông (宗 thiếu nét), chữ Tuyên (宣), hoặc 

chữ Tôn (尊). Như vậy, Thiền sư Tánh Giác Đốn Viên có thể sống 

từ giai đoạn thời Tây Sơn, trải qua các đời vua Gia Long và đến cuối 

đời Minh Mạng. Đồng đời pháp với Ngài trong giai đoạn này có các 

vị như Tánh Thiên Nhất Định (1784-1847) - khai sơn chùa Từ Hiếu, 

Tánh Hoạt Huệ Cảnh (1798-1869) - khai sơn chùa Tường Vân ở 

Huế; Tánh Thông Giác Ngộ (1756-1842) - khai sơn chùa Bát Nhã 

ở Phú Yên; Tánh Tông Thiên Khánh (1768-...?) - trùng hưng chùa 

Long Khánh ở Quy Nhơn... 

- Theo văn bản Lược sử chùa Cổ Lâm do Hòa thượng Đồng 

Phước soạn năm 1964 nói trên, có nhắc đến Hòa thượng Trừng Định 

澄 定 từ Huế vào trụ trì chùa 3 năm nhưng không ghi cụ thể thời 

gian nào. Căn cứ kệ truyền thừa của Tổ sư Liễu Quán thì chữ Trừng 

(澄) thuộc đời pháp 42 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 8 thiền phái Liễu 

Quán. Như vậy, ngài Trừng Định đã hoằng pháp tại Cổ Lâm được 

3 năm và sau này về lại Huế. Theo sự truyền thừa tại Huế, pháp kệ 

tổ Liễu Quán truyền đến chữ Trừng rơi vào khoảng những thập niên 

20 - 30 của thế kỷ XX trở đi. Như vậy ngài Trừng Định thuộc thế 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 153 

hệ chữ Trừng của thiền phái Liễu Quán ở Huế vào trụ trì chùa Cổ 

Lâm, và chắc chắn là sau thời ngài Trí Quang và ngài Hoằng Cam. 

Như đã biết, kể từ cuối thế kỷ XIX, chùa Cổ Lâm bị chính quyền 

Pháp và Nam triều khám xét khủng bố do liên hệ với chí sĩ Trần 

Cao Vân trong phong trào kháng Pháp miền Trung. Vì thế Hòa 

thượng Chương Lý Trí Quang (1834-1905) lánh về tổ đình Chúc 

Thánh và viên tịch nhập tháp tại đây. Mãi đến năm Duy Tân nguyên 

niên (1917), Hòa thượng Ấn Mục Hoằng Cam mới kế nghiệp trụ trì. 

Có thể sau thời ngài Hoằng Cam, Hòa thượng Trừng Định mới đảm 

nhận trú trì chùa Cổ Lâm trong vòng 3 năm. Không rõ nguyên nhân 

nào Hòa thượng Trừng Định từ Huế vào trụ trì cũng như trở lại bổn 

quán sau 3 năm phụng sự Tam bảo. Nhưng qua đây chúng ta có thể 

thấy được mối quan hệ khá mật thiết của chư tăng tại Đại Lộc và xứ 

Huế trước đây. 

3. Về gia phả tộc họ Quách ở Đại Lãnh - Đại Lộc 

Một tư liệu Hán Nôm nữa có liên quan đến một vị thiền sư 

dòng thiền Liễu Quán mà chúng tôi muốn đề cập trong bài viết này, 

đó chính là gia phả của tộc Quách tại thôn Hà Dục Tây, xã Đại Lãnh, 

huyện Đại Lộc. 

Theo tư liệu gia phả tộc Quách còn lưu giữ thì từ giữa thế kỷ 

XVIII đến đầu thế kỷ XX, hương hào làng Hà Dục Tây đã 4 lần tổ 

chức lễ cầu siêu truy tiến chư vị tiền hiền khai khẩn cũng như cầu 

an tại chùa Phước Quang (nay là chùa Tây An) của bản thôn. Cả 4 

lần này được ghi trong 4 văn bản đều có đạo hiệu của các vị thiền 

sư chứng minh đại lễ như sau: 

- Lần 1: Văn bản 1 (Vb1): Ngày mồng 8 tháng 4 năm Mậu 

Dần, do Thiền sư Hải Thọ Khánh Long chứng minh chủ trì. 

- Lần 2: Văn bản 2 (Vb2): Ngày 29 tháng 4 năm Tân Hợi, do 

Thiền sư Hải Tỉnh Tục Đăng chứng minh chủ trì. 



154 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Lần 3: Văn bản 3 (Vb3): Ngày 22 tháng Giêng năm Tân Sửu, 

do Thiền sư Ấn Hồng Tổ Như chứng minh chủ trì. 

- Lần 4: Văn bản 4 (Vb4): Ngày 15 tháng 7 năm Mậu Thân, 

do Thiền sư Chơn Bằng chứng minh chủ trì. 

Qua 4 văn bản ghi lại 4 lần hương chức làng Hà Dục Tây 

mở trai đàn cầu an, cầu siêu tại chùa Phước Quang cho thấy, cả 4 

văn bản đều ghi lại đạo hiệu các vị thiền sư chứng minh cử hành 

pháp sự. Hai văn bản đầu ghi Thiền sư Hải Thọ Khánh Long và 

Hải Tỉnh Tục Đăng, hai văn bản sau do Thiền sư Ấn Hồng Tổ 

Như và Chơn Bằng chủ trì. Hai vị sau chắc chắn thuộc về kệ phái 

Lâm Tế Chúc Thánh. Ở đây, chúng ta thử tìm hiểu hai vị Hải Thọ 

Khánh Long và Hải Tỉnh Tục Đăng có phải thuộc kệ phái Lâm 

Tế Liễu Quán hay không? 

Xét về văn bản 1 (Vb1), lạc khoản ghi ngày mồng 8 tháng 4 

năm Mậu Dần, Thiền sư Hải Thọ Khánh Long chứng minh trai đàn. 

Như vậy Mậu Dần thuộc năm nào: 1758, 1818, 1878 hay 1838? Văn 

bản 1 ghi lại địa danh thôn Hà Dục Tây lúc đó như sau: 

“Đại Việt quốc, Quảng Nam xứ, Điện Bàn phủ, Phú Châu 

thuộc, Đại An tổng thượng, Hà Dục Tây châu” [大 越 國 廣 南 處 

奠 磐 府 富 洲 属 大 安 總 上 河 育 西 洲]. Căn cứ vào cụm từ 

“Đại Việt quốc, Quảng Nam xứ...” thì ta có thể xác định đây thuộc 

giai đoạn các chúa Nguyễn trị vì Đàng Trong. Như vậy, năm Mậu 

Dần phải là năm 1758, thuộc niên hiệu Cảnh Hưng thứ 19, nhằm 

giai đoạn trì vị của Quốc vương Nguyễn Phúc Khoát. Vậy Thiền 

sư Hải Thọ Khánh Long có phải truyền thừa theo kệ phái Liễu 

Quán không? 

Như đã biết, Thiền sư Thiệt Diệu Liễu Quán (1667-1742) biệt 

kệ khai phái tại chùa Thiền Tôn, chùa Viên Thông - Cố đô Thuận 

Hóa với bài kệ: 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 155 

 Thiệt Tế Đại Đạo 

Tánh Hải Thanh Trừng 

Tâm Nguyên Quảng Nhuận 

Đức Bổn Từ Phong ... 

Xét về chữ “Hải” trong kệ phái Liễu Quán thì ta thấy: Từ chữ 

“Thiệt” đến chữ “Hải” phải trải qua năm đời. Xét từ thời điểm 1741 

- năm Tổ sư Liễu Quán viên tịch đến năm 1758 - thời điểm làng Hà 

Dục Tây ở Đại Lộc mở trai đàn dưới sự chứng minh của Thiền sư 

Hải Thọ Khánh Long chỉ có 17 năm. Với khoảng thời gian 17 năm 

ngắn ngủi ấy, kệ phái Liễu Quán không thể truyền đến chữ “Hải” 

được. Cùng thời gian đó, chúng ta thấy ở Quảng Nam xuất hiện các 

vị thiền sư có pháp danh chữ “Đại” thuộc kệ phái Liễu Quán như: 

Đại Quảng Trí Quang, Đại Tri, Đại Hưng Trường Long, Đại Dõng 

Siêu Căn v.v... Như vậy, chúng ta khẳng định ngài Hải Thọ Khánh 

Long không thuộc kệ phái Liễu Quán. Vậy Thiền sư Hải Thọ Khánh 

Long truyền theo kệ phái nào? 

Nhìn lại lịch sử Phật giáo Quảng Nam trong những năm đầu 

thế kỷ XVII, trước khi Tổ sư Nguyên Thiều sang nước ta hành đạo, 

hay trước lúc các tổ Minh Hải Pháp Bảo, Thiệt Diệu Liễu Quán biệt 

kệ truyền phái thì các thiền sư dòng Lâm Tế Trí Bản Đột Không 

đóng vai trò chủ đạo trong sự hoằng pháp tại đây. Các vị Thiền sư 

Viên Văn Chuyết Chuyết (1590-1644); Minh Châu Hương Hải 

(1628-1715); Chơn Dĩnh Đương Cơ (1658-1720) v.v... đều thuộc 

kệ phái Trí Bản Đột Không, đã có một thời gian dài hoằng pháp tại 

Quảng Nam và có ảnh hưởng rất lớn đến sự tu tập của tăng tín đồ 

Phật giáo lúc bấy giờ. 

Thiền sư Trí Bản Đột Không thuộc đời 25 tông Lâm Tế, xuất 

kệ truyền thừa gồm 48 chữ: 



156 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Trí Tuệ Thanh Tịnh 

Đạo Đức Viên Minh 

Chơn Như Tánh Hải 

Tịch Chiếu Phổ Thông ... 

Đối chiếu thế thứ truyền thừa tông Lâm Tế qua kệ phái Trí 

Bản Đột Không chúng ta thấy, Thiền sư Viên Văn Chuyết Chuyết 

thuộc đời 31 Lâm Tế (thế hệ thứ 7 kệ phái Trí Bản Đột Không); 

Thiền sư Minh Châu Hương Hải đời 32 Lâm Tế (thế hệ thứ 8 kệ 

phái Trí Bản Đột Không); Thiền sư Chơn Dĩnh Đương Cơ đời 33 

tông Lâm Tế (thế hệ thứ 9 kệ phái Trí Bản Đột Không)...v.v. Trong 

bài kệ này, ta thấy chữ “Hải” thuộc về đời 36 tông Lâm Tế, thế hệ 

thứ 12 của kệ phái Trí Bản Đột Không. Nhìn lại lịch sử Phật giáo 

Quảng Nam, khoảng niên đại 1758 thì dòng kệ Trí Bản Đột Không 

tại Quảng Nam đã truyền xuống đến các chữ “Tính” và “Hải”. Vì 

thế, chúng ta có thể khẳng định chữ “Hải” của Thiền sư Hải Thọ 

Khánh Long trong Vb1 nói trên chắc chắn thuộc kệ phái Trí Bản 

Đột Không chứ không thể thuộc kệ phái Thiệt Diệu Liễu Quán. 

Xét văn bản 2 (Vb2), lạc khoản ghi ngày 29 tháng 4 năm Tân 

Hợi, do Thiền sư Hải Tỉnh Tục Đăng chứng minh chủ trì. Vậy năm 

Tân Hợi thuộc năm nào trong các năm: 1731, 1791, 1851 hay 1911? 

Căn cứ thông tin địa danh ở Vb2 ghi: “Đại Nam quốc, Quảng 

Nam tỉnh, Điện Bàn phủ, Diên Phước huyện, Đại An thượng tổng, 

Hà Dục Tây châu...” [大 南 國 廣 南省奠 磐 府 延 福 縣 大 安上 

總 河 育 西 洲]. Chúng ta thấy, dưới thời các chúa Nguyễn, quốc 

hiệu Việt Nam được ghi là Đại Việt, xứ Quảng Nam (gồm từ 

Quảng Nam vào tận Phú Yên) được gọi là Quảng Nam xứ. Vb2 

lại ghi “Đại Nam quốc, Quảng Nam tỉnh...” thì chắc chắn phải 

khởi đi từ thời Minh Mạng(4) trở về sau. Như vậy chúng ta loại 

trừ các năm Tân Hợi thuộc năm 1731 và 1791. Còn lại, năm Tân 

Hợi là 1851 hay 1911? 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 157 

Địa danh Đại Lộc được triều đình nhà Nguyễn đặt để vào 

năm Thành Thái thứ 2 [1890] sau khi triều đình chấp nhận sự đô 

hộ của người Pháp tại Trung kỳ. Vì thế, trong văn bản 3 lập năm 

Tân Sửu ghi: “Đại Nam quốc, Quảng Nam tỉnh, Điện Bàn phủ, 

Đại Lộc huyện, Đại An thượng tổng, Hà Dục Tây châu” [大 南 

國 廣 南省奠 磐 府 大 禄 縣 大 安上 總 河 育 西 洲]. Văn bản 

4 lập năm Mậu Thân ghi địa danh giống văn bản 3. Như vậy các 

năm Tân Sửu phải là năm 1901 và Mậu Thân phải là năm 1908. 

Theo đó, năm Tân Hợi phải là năm 1851 chứ không thể là năm 

1911. Bởi rằng, nếu Tân Sửu thuộc năm 1911 thì chắc chắn phải 

có ghi “Đại Lộc huyện”. 

Trở lại văn bản 2 ghi làng Hà Dục Tây thiết đại trai đàn vào 

ngày 29 tháng 4 năm Tân Hợi do Thiền sư Hải Tỉnh Tục Đăng 

chứng minh chủ trì. Năm Tân Hợi ở đây phải là năm 1851 chứ 

không thể năm nào khác, và chữ “Hải” của Thiền sư Hải Tỉnh 

Tục Đăng chắc chắn phải thuộc về kệ phái Thiệt Diệu Liễu Quán. 

Như vậy, vào năm Tân Hợi [1851], Thiền sư Hải Tỉnh Tục 

Đăng, đời pháp 40 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 6 kệ phái Liễu Quán 

đã chứng minh trai đàn tại chùa Phước Quang (nay là chùa Tây 

An). Đối chiếu niên đại, chúng ta thấy Thiền sư Hải Tỉnh Tục 

Đăng sống đồng thời với các vị thiền sư có cùng đời pháp chữ 

“Hải” như: Hải Nghiêm Phước Nghi (...?-1861): trụ trì chùa Linh 

Ứng, Ngũ Hành Sơn; Hải Thiệu Cương Kỷ (1810-1899): trụ trì 

chùa Từ Hiếu, Huế; Hải Thuận Lương Duyên (1806-1895): trụ trì 

chùa Báo Quốc, Huế; Hải Toàn Linh Cơ (1823-1896): trụ trì chùa 

Tường Vân, Huế; Hải Khoát Chí Thanh (1818-1886): trụ trì chùa 

Long Khánh, Quy Nhơn. Hải Bình Bảo Tạng (1818-1872): khai 

sơn chùa Châu Viên, Bà Rịa Vũng Tàu v.v... 



158 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

 

Văn bản Trai đàn tộc họ Quách - thôn Hà Dục Tây, xã Đại Lãnh,  
huyện Đại Lộc, tổ chức năm Tân Hợi [1851], do Thiền sư Hải Tỉnh Tục Đăng 

(thiền phái Liễu Quán) chứng minh chủ trì  

Ảnh Không Nhiên 

Qua sự khảo biện về long vị của Thiền sư Tánh Giác Đốn Viên 

ở trên, chúng tôi khẳng định ngài sống và viên tịch trước khi vua 

Thiệu Trị lên ngôi, tức năm Tân Sửu [1841]. Lấy mốc lịch sử từ khi 

vua Thiệu Trị lên ngôi 1841 cho đến năm Tân Hợi [1851] - khi 

Thiền sư Hải Tỉnh Tục Đăng chứng minh chủ trì trai đàn tại chùa 

Phước Quang có khoảng cách thời gian 10 năm. Với hai đời pháp 

kế tiếp nhau thuộc chữ “Tánh” (Tánh Giác Đốn Viên) và chữ “Hải” 

(Hải Tỉnh Tục Đăng) trong kệ truyền pháp của Tổ Liễu Quán, chúng 

ta có thể thiết lập mối quan hệ của hai vị thiền sư này. Có thể hai vị 

Tánh Giác và Hải Tỉnh có mối quan hệ thầy trò, hoặc có thể có mối 

quan hệ sư thúc, sư bá trong tông môn. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 159 

Lời kết 

Kể từ năm 1858, khi người Pháp nổ tiếng súng đầu tiên tại Đà 

Nẵng để đánh chiếm Việt Nam cho đến khi nước nhà thống nhất 

vào năm 1975, là 117 năm. Hơn một thế kỷ Việt Nam chìm ngập 

trong chiến tranh triền miên nên các đình chùa trong cả nước bị tàn 

phá nặng nề. Những ngôi cổ tự, những tư liệu lịch sử liên quan đến 

các tự viện cũng như các vị danh tăng đều bị thiêu hủy rất nhiều. 

Các tự viện và sử liệu của Phật giáo Đại Lộc cũng không thoát khỏi 

những kiếp nạn đó. 

Hiện nay, khi tìm hiểu về sự hình thành và phát triển của thiền 

phái Liễu Quán tại Đại Lộc chúng ta chỉ còn vỏn vẹn long vị Thiền 

sư Tánh Giác Đốn Viên tại chùa Cổ Lâm và vài dòng Hán tự ghi tên 

Thiền sư Hải Tỉnh Tục Đăng trong gia phả họ Quách tại thôn Hà 

Dục Tây, xã Đại Lãnh. Chúng ta hoàn toàn không biết gì về danh 

tánh, năm sinh, năm viên tịch, nguồn gốc xuất thân, bổn sư thế độ 

hay hành trạng của hai vị thiền sư này. Bấy nhiêu sử liệu chưa thể 

phác họa rõ vai trò của thiền phái Liễu Quán tại huyện Đại Lộc thời 

ấy, nhưng chắc chắn giúp chúng ta khẳng định một điều: Trong 

những năm đầu và giữa thế kỷ XIX, hoặc trước hơn nữa, các thiền 

sư thuộc kệ phái Liễu Quán đã có mặt hành đạo và đóng một vai trò 

thiết yếu trong đời sống tinh thần của Phật tử nơi đây. 

 

Chú thích 

[1]. Trong bài viết này, chúng tôi xin được đóng khung niên đại khảo sát kể từ Tổ sư 
Thiệt Diệu Liễu Quán (1667-1742) cho đến năm 1945, khi nhà Nguyễn cáo chung. 

[2]. Đây là long vị cổ xưa được cất giữ trong tủ của tầng trên tổ đường chùa Cổ Lâm. 
Hiện tại, trên bàn Tổ tại tổ đường chùa Cổ Lâm, long vị Thiền sư Tánh Giác Đốn 
Viên đã được làm lại và thờ chung với Thiền sư Ấn Võ Tổ Truyền. Tuy nhiên, 
trong lòng long vị mới ghi ngài là “Đại sư” chứ không ghi “Hòa thượng” như 
long vị xưa kia. Đây là lỗi sao chép của người đời nay vậy. 

[3]. Niên hiệu Vĩnh Thịnh (永盛) kéo dài 16 năm, từ 1705 đến 1720, thuộc đời vua Lê 

Dụ Tông; tức rơi vào giai đoạn trị vì Nam Hà của Minh Vương Nguyễn Phúc Chu. 
[4]. Về địa danh Quảng Nam: Thời các chúa Nguyễn, địa danh Quảng Nam được gọi 

là Quảng Nam xứ (gồm chỉ vùng đất rộng lớn kéo dài từ Quảng Nam đến tận Phú 
Yên), đến khi vua Gia Long lên ngôi đổi lại là Quảng Nam doanh. Đời vua Minh 
Mạng, vào năm 1831, đổi thành Quảng Nam tỉnh. 



160 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Sử liệu về  

TRƯỜNG HƯƠNG  
và  ĐẠI GIỚI ĐÀN 

Năm 1928 tại chùa Từ Vân - Đà Nẵng11  

          

Trong lịch sử hoằng truyền Chánh pháp, việc đào tạo Tăng tài 

kế thừa mạng mạch Phật pháp luôn được đặt làm trọng tâm hàng 

đầu. Vì thế, dù ở thời đại nào hay trong bất kỳ hoàn cảnh nào, chư 

tôn đức luôn kiến lập Đàn giới để truyền trao giới pháp cho Tăng 

Ni tu học. Tinh thần “Tiếp dẫn hậu lai, báo Phật ân đức” luôn được 

các thế hệ Tăng-già thực hiện để Chánh pháp luôn luôn hiện hữu 

trên thế gian này. 

Với tinh thần cao cả thiêng liêng ấy, vào năm Mậu Thìn 

[1928], Hòa thượng Trang Quảng Hưng đã tổ chức Trường Hương 

và Đại giới đàn tại chùa Sắc tứ Từ Vân, Đà Nẵng. Đây là một trong 

những Giới đàn lớn tại miền Trung vào những năm đầu thế kỷ XX. 

Thông qua một vài thư tịch Hán Nôm còn lưu giữ, chúng tôi xin ghi 

lại những thông tin về Trường Hương và Đại giới đàn Từ Vân năm 

1928 để phần nào làm rõ vai trò của chùa Từ Vân đối với Phật giáo 

Đà Nẵng trong giai đoạn tiền chấn hưng Phật giáo. 

1. Lược sử chùa Sắc tứ Từ Vân 

Vào tháng 5 năm Nhâm Tuất [1922], Hòa thượng Trang Quảng 

Hưng từ Nam Kỳ về kiến lập bảo tháp của Hòa thượng Phước Điền 

tại Ngũ Hành Sơn. Sau đó, Hòa thượng làm đơn xin Công sứ Đà 

Nẵng được xây dựng một ngôi chùa tại xã Thạc Gián(1), tổng Bình 

Thới hạ, huyện Hòa Vang, phủ Điện Bàn và đặt tên là “Từ Vân tự”. 

Đến tháng 10 cùng năm thì làm đơn xin khánh thành và chú nguyện 

đúc một quả chuông(2) nặng 112kg. Năm Khải Định thứ 9, Giáp Tý 

[1924], Hòa thượng Trang Quảng Hưng được Chính quyền đương 

                                                 
11 Đăng trên Tạp chí Liễu Quán số 21, NXB Thuận Hóa 2020. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 161 

thời chính thức công nhận Tự chủ. Ngày 21 tháng Giêng năm Đinh 

Mão, Bảo Đại thứ 2 [1927], chùa Từ Vân được triều đình ban biển 

ngạch Sắc tứ, Hòa thượng Trang Quảng Hưng đã cung thỉnh Hòa 

thượng Chơn Bổn Phước Khánh làm trú trì, pháp đệ Trang Văn Tại, 

pháp danh Như Niệm hiệu Bảo Toàn làm Tự trưởng. 

 

Sắc tứ Từ Vân Tự 

Ảnh sưu tầm 

Tháng 2 năm Mậu Thìn [1928], Hòa thượng làm đơn xin tỉnh 

tòa Đà Nẵng cho mở Trường Hương và đến tháng 7 khai đàn truyền 

giới với sự tham dự của chư sơn khắp các tỉnh thành thuộc Trung 

Kỳ và Nam Kỳ. Đây có thể là một trong những Giới đàn lớn của 

miền Trung thời bấy giờ. 

Năm 1938, Hòa thượng Phước Khánh viên tịch, Hòa thượng 

Bảo Toàn kế nhiệm trú trì chùa Từ Vân. Từ đây, Hòa thượng tiếp 

tục xây dựng chùa Từ Vân cũng như nhiếp hóa đồ chúng. Năm 

1970, Hòa thượng Thích Bảo Toàn viên tịch, trưởng tử là Đại đức 

Thích Mỹ Quang kế thừa y bát, trú trì chùa Từ Vân. Đến năm 1973, 

Đại đức Thích Mỹ Quang vào Nam hành đạo, giao quyền Tri sự cho 

Đại đức Thích Bửu Trí. 



162 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Năm 1975, hòa bình lập lại, Đại đức Thích Bửu Trí về lại quê 

hương Thăng Bình, chùa Từ Vân giao cho thân tộc họ Trang chăm 

nom hương khói. Từ đó về sau, với nhiều nguyên nhân chủ quan và 

khách quan, chùa Từ Vân không còn sinh hoạt trong ngôi nhà Phật 

giáo Đà Nẵng. Và đến nay, chùa Từ Vân đã không còn hiện hữu 

trên mảnh đất mà gần 100 năm trước, Hòa thượng Trang Quảng 

Hưng đặt viên đá đầu tiên kiến tạo. 

2. Hành trạng Hòa thượng Trang(3) Quảng Hưng 

Căn cứ tiểu truyện Hòa 

thượng Trang Quảng Hưng ghi 

trong “Trang tộc thế phổ hệ” 

(do chính Hòa thượng biên tập 

năm Đinh Mão - 1927), và theo 

nội dung văn bia chùa Từ Vân 

(thác bản do Trường Viễn Đông 

Bác Cổ sao dập, ký hiệu: 

19271), Hòa thượng thế danh 

Trang Văn Trí, sinh giờ Hợi, 

ngày 24 tháng 4 năm Quý Tỵ, 

niên hiệu Thành Thái thứ 

5[1893], tại châu Hà Nhuận, 

tổng Mỹ Khê, huyện Duy 

Xuyên, tỉnh Quảng Nam (nay 

thuộc thôn Hà Nhuận, xã Duy 

Phước, huyện Duy Xuyên). 

Thân sinh ngài là cụ ông Trang 

Văn Lư, pháp danh Chơn 

Hương và thân mẫu là cụ bà Nguyễn Thị Chút, pháp danh Chơn Xuân.  

Tổ tiên ngài vốn người thuộc huyện Tấn Giang, phủ Tuyền 

Châu, tỉnh Phước Kiến, Trung Quốc, sang Việt Nam định cư tại 

làng Cẩm Phô, phố Hội An vào những năm đầu thời Tự Đức. Khi 

Hòa thượng Như Tiến Quảng Hưng 
(1893-1946): Khai sơn chùa  

Sắc tứ Từ Vân, Đà Nẵng 

Ảnh Như Tịnh 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 163 

sang Việt Nam, trong gia tộc ngài có những vị xuất gia đầu Phật với 

tổ Quán Thông tại chùa Phước Lâm, Hội An. Vì lẽ đó, gia đình ngài 

thấm nhuần tư tưởng Phật giáo và chủng tử ấy hiện rõ trong ngài 

khi tóc còn để chỏm.  

Vào năm Ất Tỵ [1905], khi vừa lên 13 tuổi, ngài được phụ 

thân cho xuất gia, làm đệ tử của ngài Tăng cang Phước Trí tại chùa 

Tam Thai, được bổn sư ban cho pháp danh Như Tiến. Năm Bính 

Ngọ [1906], sau một năm tu học, ngài được bổn sư cho thọ Sa-di tại 

Giới đàn chùa Từ Quang tỉnh Phú Yên, do Hòa thượng Chơn Chánh 

Pháp Tạng - trú trì chùa Phước Sơn làm Đàn đầu truyền giới. Sau 

khi thọ giới về, ngài được bổn sư ban pháp tự Giải Hinh, nối pháp 

đời 41 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 8 thiền phái Chúc Thánh. 

Năm Kỷ Dậu [1909], tuy mới giới phẩm Sa-di nhưng ngài 

được thân hào làng Hải Châu, Đà Nẵng thỉnh làm Tri sự chùa Sắc tứ 

Phước Hải. Sang năm sau, Canh Tuất [1910], vào tháng 4 ngài được 

đăng đàn thọ Đại giới với Hòa thượng Vĩnh Gia tại chùa Phước Lâm, 

Hội An, lúc bấy giờ ngài mới 18 tuổi. Đồng thọ giới với ngài còn có 

các vị như: Hòa thượng Thích Giác Viên, Hòa thượng Thích Giác 

Nhiên, Hòa thượng Thích Tịnh Khiết v.v… tại Huế.  

Năm Tân Hợi [1911], ngài được chư sơn thiền lữ cử làm trú 

trì chùa Thạch Châu, xã Thạch Thang. 

Năm Quý Sửu [1913], ngài cầu pháp nhân duyên với Hòa 

thượng Chơn Nhẫn Phước Điền, trú trì chùa Ngự Kiến Vĩnh An tại 

Duy Xuyên, Quảng Nam với pháp hiệu Quảng Hưng. Cũng trong 

năm này, ngài xin bổn sư cho được du phương tham học với chư vị 

tôn túc ở các tỉnh thành miền Nam. 

Năm Kỷ Mùi [1919], Khải Định năm thứ 5, Hòa thượng Tịnh 

Hạnh khai Đại giới đàn tại chùa Thiền Lâm thuộc hạt Phan Thiết, 

tỉnh Bình Thuận, ngài được cung thỉnh làm Thống sự kiêm Thư ký 

tại Giới đàn này. Sau khi Giới đàn hoàn tất, ngài đến chùa Linh Sơn 

cổ thạch nhập thất tịnh tu, mỗi ngày chỉ ăn một bữa vào giờ Ngọ. 



164 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Năm Tân Dậu [1921], ngài được mời chủ trì lễ cầu siêu chiến 

sĩ trận vong trong 2 ngày tại am Quảng Tế thuộc Đà Lạt, tỉnh Lâm 

Viên, sau đó lại chủ trì đại lễ trai đàn chùa Linh Bảo tại thôn Khánh 

Hội, tổng Kinh Doanh, tỉnh Khánh Hòa. Đến tháng 9 cùng năm, 

ngài vào tỉnh Gia Định làm đơn xin thành lập chùa Thiên Ân tại 

thôn Chí Hòa. Trong thời gian này, Hòa thượng Diệu Đại trú trì 

chùa Tịnh Độ tại thôn Tân Sơn Nhứt khai Đại giới đàn đã cung thỉnh 

ngài làm Đệ nhị Tôn chứng sư. 

Năm Nhâm Tuất [1922], Khải Định thứ 7, ngài trở về Quảng 

Nam kiến lập bảo tháp của Hòa thượng Phước Điền đã viên tịch vào 

năm Mậu Ngọ [1918]. Trong thời gian này, ngài làm đơn lên tòa 

tỉnh Đà Nẵng mua đất kiến tạo chùa Từ Vân tại xã Thạch Gián. 

Đến năm Giáp Tý [1924], ngài tiếp tục mua đất và chỉnh trang 

chùa Từ Vân bởi sự phát tâm quyên góp của bà Nguyễn Thị Lan, 

pháp danh Trừng Hoàn tự Giải Ngọc. Sau đó, ngài cung thỉnh Hòa 

thượng Chơn Bổn Phước Khánh trụ trì chùa Từ Vân. 

Vào ngày 15 tháng 2 năm Bính Dần [1926], Hòa thượng Phổ 

Tế trú trì chùa Tân Long tại ấp Cao Lãnh tỉnh Sa Đéc khai Đại giới 

đàn, đã cung thỉnh ngài làm Đệ nhất Tôn chứng sư.  

Đạo hạnh và uy tín của ngài ảnh hưởng rất lớn không những 

đối với Phật giáo mà còn đối với Nam triều cũng như Chính phủ 

bảo hộ Pháp nên vào ngày 21 tháng Giêng năm Đinh Mão [1927], 

Bảo Đại năm thứ 2, chùa Từ Vân được ban biển ngạch Sắc tứ. Cũng 

trong năm này, Hòa thượng khai kỳ kiết hạ an cư đầu tiên. Vào ngày 

18 tháng 2 năm Mậu Thìn [1928], ngài đưa đơn lên tòa Tổng đốc 

Quảng Nam xin mở Trường Hương. Sau đó, ngài tổ chức Đại giới 

đàn tại chùa Từ Vân và được thỉnh làm Hóa chủ. Giới đàn này đã 

cung thỉnh Hòa thượng Phước Trí chùa Tam Thai làm Đàn đầu và 

vị giới tử xuất sắc nhất là Hòa thượng Thích Trí Thủ - một vị cao 

tăng của Phật giáo Việt Nam thời cận đại. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 165 

Bảo Đại năm thứ 8, Quý Dậu [1933], vào ngày mồng 9 tháng 

11, ngài được triều đình Sắc tứ Tăng cang, ban cho Giới đao Độ 

điệp, lúc bấy giờ ngài vừa tròn 41 tuổi. Năm 1935, ngài được Thống 

đốc Nam Kỳ cấp bằng Y khoa bào chế. Vì thế, trong thời gian hành 

đạo tại Phan Thiết, ngài có lập tiệm thuốc Bắc lấy hiệu Phật Huệ, 

nên mọi người còn gọi ngài là Trang Phật Huệ. 

Ngày 16 tháng Giêng năm Mậu Dần [1938], chùa Phước Long 

tại thôn Tân Lý, ấp Châu Thành, tỉnh Mỹ Tho khai Đại giới đàn, 

Hòa thượng được cung thỉnh làm Chánh chủ kỳ. Đến ngày 15 tháng 

2, chùa Phước Hựu tại tổng Hòa Đồng trung, tỉnh Gò Công khai đàn 

giới, Hòa thượng được cung thỉnh làm Chánh chủ kỳ. Tháng 4, chùa 

Linh Bảo tại thôn Tân Thái cùng tỉnh khai đàn truyền giới, ngài lại 

được cung thỉnh làm Tuyên luật sư tại đàn giới này. 

Đến ngày mồng 09 tháng 9 năm Mậu Dần [1938], ngài được 

cung thỉnh làm Hòa thượng Chánh chủ kỳ tại Giới đàn chùa Thiền 

Lâm, Phan Thiết. Sau khi Giới đàn hoàn mãn, ngài đến phường Lạc 

Đạo khai sơn chùa Pháp Bảo và trụ tại đây. 

Ngày 22 tháng Giêng năm Kỷ Mão [1939], chùa Linh Sơn 

Trường Thọ tại huyện Hàm Tân khai Đại giới đàn, ngài được cung 

thỉnh làm Chánh chủ kỳ. Đến ngày mồng 9 tháng 2, chùa Long 

Thạnh tại thôn Bình Điền, tỉnh Mỹ Tho khai Đại giới đàn, ngài lại 

được cung thỉnh làm Chánh chủ sự. 

Ngài viên tịch ngày 17 tháng 12 năm Bính Tuất [1946], hưởng 

dương 54 thế tuế. Bảo tháp lưu giữ nhục thân ngài được kiến lập tại 

chùa Pháp Bảo, thành phố Phan Thiết. 

Hòa thượng Trang Quảng Hưng là một trong những vị tăng 

tiêu biểu xuất sắc của Quảng Nam trong những năm đầu và giữa thế 

kỷ XX. Hòa thượng là người mang tư tưởng canh tân, cổ súy việc 

học và phiên dịch kinh điển sang chữ Quốc ngữ. Điều này đã được 



166 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Hòa thượng khẳng định qua việc trả lời phỏng vấn tờ báo Đông 

Pháp, số 455 ra ngày 17-12-1927 như sau: 

[1]. Làm trường học tại chùa, rước thầy giáo đến dạy các đạo 

[điệu] nhỏ, trước phải học hai buổi công phu hôm khuya, và bốn 

cuốn luật của nhà chùa. Sự học này toàn bằng chữ Quốc ngữ cả. 

[2]. Nuôi kẻ nghèo khổ ăn học cho biết hai thứ chữ Tàu và chữ 

Quốc ngữ. 

[3]. Dịch kinh Phật ra Quốc ngữ. Trước đây phải tìm kiếm các 

thơ ca truyện giảng trong nhà Phật của các bậc tiền bối để lại, đem 

dịch ra Quốc văn, cho bá tánh biết tích lớp mà tu hành. Sau sẽ thỉnh 

các vị cao tăng bác học để dịch Đại Tạng chư kinh, để truyền bá 

cho kẻ hữu tâm, rõ nghĩa “Từ bi vô thượng” của Đức Phật Như Lai. 

Cuộc đời hành đạo của ngài trải dài khắp các tỉnh thành từ 

miền Trung cho đến miền Nam. Đi đến đâu ngài cũng lập chùa để 

hoằng dương Chánh pháp, cùng với chư sơn khai đàn giới tiếp dẫn 

hậu lai và tại các đàn giới ngài được thỉnh cử vào những chức vụ 

quan trọng. 

Ngài biên soạn một số tác phẩm như: Bát Nhã tịnh tâm, in năm 

1927; Luật ông Thầy chùa, in năm 1928; Tịnh độ khuyến tu, in năm 

1930 v.v... cũng như một số thơ văn khác. Tuy nhiên những tác 

phẩm này cho đến nay đã thất lạc, chưa tìm được nguyên bản. 

Về truyền thừa, tại Quảng Nam ngài có các vị đệ tử như: Thị 

Tín, tự Hạnh Kiệt, hiệu Ngộ Thái (thế danh Trang Văn Nhơn); Thị 

Trung tự Hạnh Ký hiệu Ngộ Thông (thế danh Trang Văn Phú); pháp 

hiệu Ngộ Minh (thế danh Nguyễn Văn Nguyện). Tuy nhiên những 

vị này về sau không thấy hành trạng cụ thể. Tại Phan Thiết, ngài có 

các vị đệ tử cầu pháp như: Hòa thượng Trừng Phong, tự Phước 

Nhàn hiệu Chánh Pháp - khai sơn chùa Pháp Diên, Đức Long, Phan 

Thiết; Hòa thượng Như Tâm hiệu Phước Như - khai sơn chùa Phước 

Tường, Phan Thiết v.v... 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 167 

3. Các đời trú trì chùa Từ Vân 

Kể từ khi thành lập vào năm 1922 cho đến năm 1975, trải qua 

53 năm sinh hoạt trong dòng chảy Phật sử Đà Nẵng, chùa Sắc tứ Từ 

Vân trải qua 5 đời trú trì, tri sự như sau: 

STT Đạo hiệu Năm trú trì 
Năm sinh-

tịch 
Chức vụ 

01. Trang Quảng Hưng 1922 - 1924 1893 - 1946 Khai sơn 

02. Nguyễn Phước Khánh 1925 - 1938 1858 - 1938 Trú trì 

03. Thích Bảo Toàn 1939 - 1970 1899 - 1970 Trú trì 

04 Thích Mỹ Quang 1970 - 1973 1940 - 2014 Trú trì 

05. Thích Bửu Trí 1973 - 1975 1936 - 2019 Chánh tri sự 

- Hòa thượng Nguyễn Phước Khánh: Thế danh Nguyễn Văn 

Nguyên, sinh năm Mậu Ngọ [1858] tại tổng An Hải, Đà Nẵng. Ngài 

xuất gia đắc pháp với tổ Ấn Thanh Chí Thành tại chùa Tam Thai nên 

có pháp danh Chơn Bổn, tự Đạo Nguyên, hiệu Phước Khánh, đời 

pháp 40 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 7 thiền phái Chúc Thánh. Năm 1925, 

ngài được cung thỉnh làm trú trì chùa Từ Vân. Năm 1928, ngài làm 

Đệ ngũ Tôn chứng Giới đàn mở tại chùa. Sau đó, ngài kiêm nhiệm 

trú trì chùa Hoa Sơn tại Nam Ô. Ngài viên tịch ngày mồng 2 tháng 9 

năm Mậu Dần [1938]. Tháp mộ lập tại chùa Hoa Sơn. 

- Hòa thượng Thích Bảo Toàn: Thế danh Trang Văn Tại, sinh 

năm Kỷ Hợi [1899] tại châu Hà Nhuận, tổng Mỹ Khê, huyện Duy 

Xuyên, tỉnh Quảng Nam (nay thuộc thôn Hà Nhuận, xã Duy Phước, 

huyện Duy Xuyên). Ngài là bào đệ của Hòa thượng Trang Quảng 

Hưng, xuất gia với ngài Tăng cang Phước Trí chùa Tam Thai nên 

có pháp danh Như Niệm, tự Giải Khoan, hiệu Bảo Toàn. Thọ Tỳ-

kheo năm 1928 tại Giới đàn Từ Vân, Đà Nẵng. Năm 1927, được 

triều đình cấp bằng Tự trưởng chùa Từ Vân và chính thức trú trì vào 

năm 1939 sau khi Hòa thượng Phước Khánh viên tịch. Năm 1957, 

ngài khai sơn chùa Hải Hội tại làng Mân Quang và giao cho sư đệ 



168 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

là ngài Như Tài Bảo Tạng trú trì. Năm 1958, ngài đảm nhận Kiểm 

tăng của Giáo hội Tăng già Quảng Nam - Đà Nẵng. Ngài thị tịch 

ngày 22 tháng Giêng năm Canh Tuất [1970] tại chùa Từ Vân, thọ 

72 tuổi. 

- Hòa thượng Thích Mỹ Quang: Thế danh Lê Đức Thơ, sinh 

năm Canh Thìn [1940] tại làng Mân Quang, quận Sơn Trà, Đà 

Nẵng. Ấu niên xuất gia với Hòa thượng Bảo Toàn tại chùa Sắc tứ 

Từ Vân. Thọ Đại giới năm 1964 tại Việt Nam Quốc Tự, được bổn 

sư cho pháp danh Thị Ngộ, tự Hạnh Viên, hiệu Mỹ Quang, nối pháp 

đời 42 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 9 thiền phái Chúc Thánh. Từ năm 

1965 đến 1970, Hòa thượng đảm nhận trú trì chùa Tỉnh hội Đà Nẵng 

(tức Pháp Lâm ngày nay). Năm 1970, Hòa thượng bổn sư viên tịch, 

ngài về đảm nhận chức vụ trú trì chùa Từ Vân. Tại đây, ngài tiến 

hành xây dựng Trường Bồ Đề Từ Vân để góp phần giáo dục thanh 

thiếu niên Phật tử. Năm 1973, ngài vào Nam hành đạo nên cử Đại 

đức Thích Bửu Trí làm Chánh tri sự và Đại đức Thích Chơn Đức 

làm Phó Tri sự chùa Từ Vân. Đến năm 1975, đất nước hòa bình, 

ngài nhận trú trì chùa Phú Hòa, quận Tân Bình, thành phố Hồ Chí 

Minh. Là người giỏi nghi lễ nên ngài được cung thỉnh làm Phó Ban 

Nghi lễ Trung ương Giáo hội Phật giáo Việt Nam. Ngài viên tịch 

ngày 23 tháng 2 năm Giáp Thân [2004], thọ 65 tuổi. Nhục thân nhập 

bảo tháp tại tổ đình Chúc Thánh, Hội An. 

- Đại đức Thích Bửu Trí: Thế danh Phan Long, sinh năm 1936 

tại xã Bình Trung, huyện Thăng Bình, tỉnh Quảng Nam. Năm 1960, 

xuất gia với Hòa thượng Thích Trí Hữu tại chùa Linh Ứng nên có 

pháp danh Đồng Phụng, hiệu Bửu Trí. Năm 1970, Đại đức Thích 

Mỹ Quang lập Trường Bồ Đề Từ Vân và mời Đại đức về cộng sự 

giảng dạy tại bổn trường. Năm 1973, Đại đức Thích Mỹ Quang vào 

Nam hành đạo và có giấy ủy quyền cho Đại đức Thích Bửu Trí ( thế 

danh Phan Long) làm Chánh tri sự và Đại đức Thích Chơn Đức (thế 

danh Huỳnh Văn Dô) làm Phó Tri sự, toàn quyền điều hành Phật sự 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 169 

tại chùa Từ Vân. Tuy nhiên, sau năm 1975, với tình hình mới nên 

các ngài đều trở về hình thức cư sĩ và giao chùa Từ Vân cho thân 

tộc họ Trang quản lý. Năm 1989, cư sĩ Phan Long lập lại nguyện 

xưa, xuất gia với Hòa thượng Thích Thiện Duyên tại chùa Đạo 

Nguyên, Tam Kỳ nên có pháp danh Nhuận Phụng, tự Viên Tuệ, hiệu 

Từ Niệm. Đại đức viên tịch vào ngày 11 tháng 11 năm Kỷ Hợi 

[2019], thọ 84 tuổi, tháp lập tại quê nhà. 

4. Sử liệu về Trường Hương và Đại giới đàn Từ Vân năm Mậu 

Thìn [1928] 

Theo tinh thần giới luật Phật chế, hàng năm vào 3 tháng mùa 

hạ (từ 16 tháng 4 đến 16 tháng 7 âm lịch) chư tăng phải kiết hạ an 

cư. Tuy nhiên, theo sự tìm hiểu của chúng tôi, trước năm 1945 đa 

phần chư tăng an cư tại chùa chứ không có tập trung kiết hạ. Bởi lẽ 

lúc bấy giờ các tự viện cơ sở vật chất còn thô sơ, điều kiện kinh tế 

hạn hẹp, không đủ đảm bảo cho chư tăng tập chúng tu học trong ba 

tháng. Thỉnh thoảng ở một số tỉnh thành có tổ chức Trường Hương 

để tập chúng an cư tu học. Và thông thường cuối hạ thường tổ chức 

đàn giới để truyền trao giới pháp cho chúng tăng. 

Vào năm Bảo Đại thứ 3, Mậu Thìn [1928], Hòa thượng Trang 

Quảng Hưng đã mở Trường Hương cũng như Đại giới đàn tại chùa 

Từ Vân. Đây là một Phật sự trọng đại mà Hòa thượng Quảng Hưng 

đã làm được trong thời gian ngài hành đạo tại Quảng Nam. Hiện tại, 

còn hai văn bản ghi lại sự kiện này: [1] Văn bản thứ nhất ghi lại 

danh sách chức sự Trường Hương và đại chúng tham dự, lập ngày 

15 tháng 4 năm Bảo Đại thứ 3, do chủ tự Trang Quảng Hưng và 

người viết là Tự trưởng Trang Văn Tại đồng ký. [2] Văn bản thứ 

hai ghi lại danh sách Hội đồng Thập sư cũng như chức sự giới đàn, 

lập vào tháng 6 cùng năm, có ấn ký của các ngài: Tăng cang chùa 

Tam Thai là Nguyễn Văn Diệu (tức Hòa thượng Phước Trí); trú trì 

chùa Linh Ứng là Phan Trúc (tức Hòa thượng Chơn Phương Thiện 

Trung); Chủ tự kiêm Hóa chủ Giới đàn Trang Quảng Hưng; Chánh 



170 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

chủ hương Lê Hợi hiệu Quang Minh; Phó chủ hương Võ Như Ngộ 

hiệu Tôn Hội; và người tả đơn là Thư ký Trường Hương Nguyễn 

Trà hiệu Huệ Chấn. 

4.1. Về Trường Hương chùa Từ Vân 

Văn bản thứ nhất ghi rõ và chia ra hai thành phần tham dự: 

Phần thứ nhất là “Đương đàn Chức sự tọa thiền” (tức danh sách chư 

tôn đức trong chức sự Trường Hương) và phần thứ hai là “Đại chúng 

nhập thiền đường kiết hạ” (tức chư tăng tham dự kiết hạ). 

4.1.1. Danh sách đương đàn Chức sự tọa thiền 

- Chứng minh: Hòa thượng Pháp Ngữ(4), trú trì chùa Sắc tứ Từ 

Quang, tỉnh Phú Yên. 

- Chứng đàn: Hòa thượng Phước Trí(5), Tăng cang Ngự chế 

Tam Thai và Linh Ứng, tỉnh Quảng Nam. 

- Chứng đàn: Hòa thượng Hoằng Tịnh(6), Tăng cang chùa Sắc 

tứ Phước Quang, tỉnh Quảng Ngãi. 

- Thị sự: Hòa thượng Phước Thông(7), nguyên trú trì Ngự chế 

Tam Thai, tỉnh Quảng Nam. 

- Pháp sư: Hòa thượng Phổ Minh(8), trú trì chùa Sắc tứ Phước 

Lâm, Hội An. 

- Pháp sư: Hòa thượng Giác Viên(9), trú trì chùa Hồng Khê, 

phủ Thừa Thiên. 

- Bố-tát: Hòa thượng Diệu Quang(10), trú trì chùa Sắc tứ Thiên 

Ấn, tỉnh Quảng Ngãi. 

- Bố-tát: Hòa thượng Phước Khánh(11), trú trì chùa Sắc tứ Từ 

Vân, Đà Nẵng. 

- Thiền chủ: Hòa thượng Bảo Sơn(12), trú trì chùa Long Triều, 

hạt Chợ Đệm, Nam Kỳ. 

- Hộ đàn: Hòa thượng Phước Hậu(13), trú trì chùa Sắc tứ Linh 

Quang, phủ Thừa Thiên. 

- Chánh chủ hương: Hòa thượng Quang Minh(14), Quản lãnh 

chùa Sắc tứ Linh Ứng, tỉnh Quảng Nam. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 171 

- Phó chủ hương: Hòa thượng Tôn Hội(15), trú trì chùa An Hội, 

phủ Thừa Thiên. 

- Chủ sự: Hòa thượng Phổ Trí(16), trú trì chùa Văn Thánh, tỉnh 

Gia Định, Nam Kỳ. 

- Thống sự: Hòa thượng Phước Huệ(17), trú trì chùa Sắc tứ Kim 

Quang, phủ Thừa Thiên. 

- Chánh sự: Hòa thượng Thiện Quả(18), trú trì chùa Sắc tứ Chúc 

Thánh, tỉnh Quảng Nam. 

Tổng cộng, Ban Chức sự Trường Hương bao gồm 16 vị Hòa 

thượng (tính luôn Hòa thượng Quảng Hưng trong chức vụ Hóa chủ). 

4.1.2. Danh sách chư Tăng tham dự kiết hạ 

- Phạm Hòa: Pháp danh Chơn Đài, tự Đạo Hòa, hiệu Khánh 

Lâm, trụ trì chùa Quang Lộc, tỉnh Quảng Ngãi. Quê ở xã Phước 

Lộc, tổng Nghĩa Hạ, phủ Tư Nghĩa, sanh năm Tân Mão [1891], 38 

tuổi, giữ chức Chánh duy na. 

- Phạm Thống: Pháp danh Chơn Thống, tự Đạo Tô, hiệu 

Phước Hậu, thủ tọa chùa Sắc tứ Phước Quang, tỉnh Quảng Ngãi. 

Quê ở xã Phước Lộc, tổng Nghĩa Hạ, phủ Tư Nghĩa, sanh năm Ất 

Tỵ [1905], 24 tuổi, giữ chức Phó duy na. 

- Nguyễn Nhiễu: Pháp danh Tâm Hòa, tự Truyền Giáo, hiệu 

Huyền Đạo, thủ tọa chùa Cảnh Phước, tỉnh Phú Yên. Quê ở xã Ngân 

Sơn, tổng An Sơn, phủ Tuy An, sanh năm Đinh Hợi [1887], 42 tuổi, 

giữ chức Chánh duyệt chúng. 

- Bùi Hóa: Pháp danh Như Khai, tự Giải Nhụy, hiệu Từ Ân, 

Giám tự chùa Sắc tứ Thạch Sơn, tỉnh Quảng Ngãi. Quê ở tổng An 

Nghĩa, phủ Tư Nghĩa, sanh năm Kỷ Hợi [1899], 33 tuổi, giữ chức 

Phó duyệt chúng. 

- Nguyễn Trà: Pháp danh Như Điền, tự Giải Trà, hiệu Huệ 

Chấn, quản lãnh Ngự chế Tam Thai tự, tỉnh Quảng Nam. Quê xã 

Ngân Hà, tổng Thanh Kiều trung, huyện Diên Phước, phủ Điện Bàn, 

sanh năm Bính Tuất [1886], 43 tuổi, giữ chức Chánh thư ký. 



172 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Nguyễn Thành: Pháp danh Như Mai, tự Giải Tường, hiệu 

Nguyên Hoa, thủ tọa chùa Linh Quang, tỉnh Bình Định. Quê thôn 

Quy Hội, tổng Nhơn Ân, phủ Tuy Phước; sanh năm Nhâm Ngọ 

[1882], 47 tuổi, giữ chức Chánh sự. 

- Nguyễn Chí: Pháp danh Như Khanh, tự Giải Lãng, hương 

đăng chùa Sắc tứ Chúc Thánh, tỉnh Quảng Nam. Quê xã Ngân Hà, 

tổng Thanh Kiều trung, huyện Diên Phước, phủ Điện Bàn. Sanh 

năm Ất Tỵ [1905], 24 tuổi. 

- Thái Văn Phùng: Pháp danh Chơn Chi, tự Đạo Diệp, tri sự 

chùa Trúc Lâm, tỉnh Quảng Nam. Quê xã Phí Bình, tổng Thanh 

Kiều trung, huyện Diên Phước; sanh năm Quý Dậu [1873], 56 tuổi. 

- Lê Hữu Lâm: Pháp danh Như Tường, tự Giải Kính, đệ tử 

Ngự chế Tam Thai tự, Tam Tôn đường. Quê xã Lệ Sơn, tổng An 

Thái thượng, huyện Diên Phước; sanh năm Canh Tý [1900], 29 tuổi. 

- Nguyễn Văn Nguyện: Pháp hiệu Ngộ Minh, tri sự chùa Sắc 

tứ Từ Vân, Đà Nẵng. Quê xã Mỹ Khê, tổng Đà Nẵng; sanh năm 

Đinh Mùi [1907], 22 tuổi. 

- Nguyễn Trác: Pháp danh Như Hoàn, hiệu Huệ Tràng, quản 

lãnh Ngự chế Tam Thai tự, tỉnh Quảng Nam; sanh năm Giáp Ngọ 

[1894], 35 tuổi. 

- Nguyễn Văn Năng: Pháp danh Như Linh, tự Giải Quang, 

thủ khố Ngự chế Tam Thai tự, tỉnh Quảng Nam. Quê xã Thúy La, 

tổng Đa Hòa thượng, huyện Diên Phước; sanh năm Tân Sửu 

[1901], 28 tuổi. 

- Lương Dư: Pháp danh Như Tài, tự Giải Trân, hương đăng 

Ngự chế Tam Thai tự, tỉnh Quảng Nam. Quê thôn Tân An, tổng 

Thanh Kiều An Lưu hạ, huyện Diên Phước; sanh năm Bính Ngọ 

[1906], 23 tuổi. 

- Từ Linh: Pháp danh Chơn Thinh, tự Đạo Truyền, hương đăng 

Sắc tứ Thạch Sơn tự tỉnh Quảng Ngãi. Quê xã Minh Hương, tổng 

Nghĩa Hà, phủ Tư Nghĩa; sanh năm Nhâm Tý [1912], 19 tuổi. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 173 

- Trần Gia: Pháp danh Trừng Thạnh, tự Chí An, Phó duy na 

chùa Quan Thánh, tỉnh Quảng Ngãi. Quê xã Thu Xà, tổng Nghĩa 

Hà, phủ Tư Nghĩa; sanh năm Mậu Thân [1908], 21 tuổi. 

- Nguyễn Tài: Pháp danh Chơn Tài, tự Đạo Ty, thủ khố chùa 

Khánh Long, tỉnh Quảng Ngãi. Quê xã Long Phụng, tổng Lại Đức, 

huyện Mộ Đức; sanh năm Mậu Thân [1908], 21 tuổi. 

- Từ Thính: Pháp danh Chơn Tụng, tự Đạo Hoa, thủ khố chùa 

Thiên Hậu, tỉnh Quảng Ngãi. Quê xã Minh Hương, tổng Nghĩa Hà, 

phủ Tư Nghĩa; sanh năm Mậu Thân [1908], 21 tuổi. 

- Trương Văn Đương: Pháp danh Chơn Sự, tự Đạo Chức, 

Duyệt chúng chùa Sắc tứ Phước Quang tỉnh Quảng Ngãi. Quê xã 

Hào Môn, tổng Nghĩa Hà, phủ Tư Nghĩa; sanh năm Đinh Mùi 

[1907], 22 tuổi. 

- Võ Sanh: Pháp danh Trừng Diên, tự Vạn Sanh, hiệu Hưng 

Phước, thư ký chùa Sắc tứ Báo Quốc, phủ Thừa Thiên. Quê xã Diên 

Phước, tổng Tịnh Châu, huyện Sơn Tịnh, Quảng Ngãi; sanh năm 

Quý Tỵ [1893], 36 tuổi. 

- Võ Cao: Pháp danh Thị Ý, tự Hành Chỉ, hiệu Xuân Quang, 

thủ tọa chùa Liên Trì, tỉnh Phú Yên. Quê thôn Phong Thăng, tổng 

An Hải, phủ Tuy An; sanh năm Nhâm Dần [1902], 27 tuổi. 

- Lê Trác: Pháp danh Thị Bảo, tự Hành Châu, hiệu Bảo Quang, 

trú trì chùa Châu Lâm, tỉnh Phú Yên. Quê xã Phú Hòa, tổng Xuân 

Đài, huyện Đồng Xuân; sanh năm Quý Tỵ [1893], 36 tuổi. 

- Bùi Ninh: Pháp danh Thị Hinh, tự Hạnh Hương, thư ký chùa 

Thiên Long, tỉnh Phú Yên. Quê thôn Bình Chính, tổng An Sơn, phủ 

Tuy An; sanh năm Kỷ Dậu [1909], 20 tuổi. 

- Lê Yêm: Pháp danh Thị Lưu, tự Hành Thông, hiệu Phước 

Cơ, tăng chúng chùa Phước Sơn, tỉnh Phú Yên. Quê thôn Phước 

Long, tổng Xuân Đài, huyện Đồng Xuân; sanh năm Nhâm Dần 

([1902], 27 tuổi. 

- Huỳnh Văn Nghĩa: Pháp danh Thị Chí, tự Hành Thiện, hiệu 

Phúc Hộ, tăng chúng chùa Phước Sơn, tỉnh Phú Yên. Quê thôn Triều 



174 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Sơn, tổng Xuân Đài, huyện Đồng Xuân; sanh năm Giáp Thìn 

[1904], 25 tuổi. 

- Nguyễn Thiện: Pháp danh Thị Thiện, tự Hạnh Tín, hiệu 

Phước Trạch, tăng chúng chùa Phước Sơn, tỉnh Phú Yên. Quê thôn 

Phong Thăng, tổng An Hải, phủ Tuy An; sanh năm Đinh Mùi 

[1907], 22 tuổi. 

- Trần Nhơn: Pháp danh Thị Nghĩa, tự Hành Lễ, hiệu Phổ Triêm, 

thủ khố chùa Bảo Sơn, tỉnh Phú Yên. Quê thôn Phú Long, tổng Xuân 

Đài, huyện Đồng Xuân; sanh năm Bính Ngọ [1906], 23 tuổi. 

- Cao Tâm Quang: Pháp danh Chơn Văn, tự Đạo Quang, hiệu 

Tâm Quang, tăng chúng chùa Khánh Sơn, tỉnh Phú Yên; sanh năm 

Ất Mùi (1895), 34 tuổi. 

Như vậy, số lượng chư tăng tập chúng nhập thiền đường an cư 

kiết hạ tại Trường Hương Từ Vân năm Mậu Thìn [1928] gồm 27 vị 

Tỳ-kheo và Sa-di. 

Tổng số lượng chư Tăng trong Ban Chức sự cũng như nhập 

chúng Trường Hương Từ Vân tổng cộng 43 vị. Đa phần chư tăng 

thuộc các tỉnh Thừa Thiên, Quảng Nam, Quảng Ngãi, Bình Định, 

Phú Yên và một số các vị thuộc Nam Kỳ. 

4.2. Đại giới đàn Từ Vân 

Đến tháng 6 cùng năm, Hòa thượng Trang Quảng Hưng nhân 

danh Tự chủ kiêm Hóa chủ Trường Hương, một lần nữa đệ đơn lên 

tòa công sứ xin mở Đại giới đàn. Phương danh Hội đồng Thập sư 

cũng như Ban Chức sự Giới đàn như sau: 

4.2.1. Phương danh Hội đồng Thập sư(19) 

- Truyền giới Đường đầu Hòa thượng: Hòa thượng Phước Trí, 

thế danh Nguyễn Văn Diệu, Tăng cang Ngự chế Tam Thai tự. 

- Yết-ma A-xà-lê: Hòa thượng Phước Thông, thế danh Lê Hữu 

Đỉnh, trú trì Ngự chế Tam Thai tự và Tam Tôn đường. 

- Giáo thọ A-xà-lê: Hòa thượng Phổ Minh, thế danh Lê Thể, 

trú trì chùa Sắc tứ Phước Lâm, Hội An, Quảng Nam. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 175 

- Đệ nhất Tôn chứng: Đại sư(20) Thiện Quả, thế danh Dương 

Y, trú trì chùa Sắc tứ Chúc Thánh, Hội An, Quảng Nam. 

- Đệ nhị Tôn chứng: Đại sư Phổ Thoại(21), thế danh Nguyễn Thọ, 

trú trì chùa Long Tuyền, Hội An; sung Tri sự chư sơn Quảng Nam. 

- Đệ tam Tôn chứng: Đại sư Tâm Thiền(22), nguyên trú trì Ngự 

chế Diệu Đế tự, khai sơn Tịnh Giác tự tại phủ Thừa Thiên. 

- Đệ tứ Tôn chứng: Đại sư Phước Điền(23), trú trì chùa Sắc tứ 

Tịnh Quang, tỉnh Quảng Trị. 

- Đệ ngũ Tôn chứng: Đại sư Phước Khánh, thế danh Nguyễn 

Văn Nguyên, trú trì chùa Sắc tứ Từ Vân, Đà Nẵng. 

- Đệ lục Tôn chứng: Đại sư Giác Hải(24), trú trì chùa Giác Lâm, 

phủ Thừa Thiên. 

- Đệ thất Tôn chứng: Đại sư Tịnh Phổ(25), trú trì chùa Bảo Vân, 

phủ Thừa Thiên. 

- Đệ nhất Dẫn thỉnh: Thượng tọa Hưng Nghĩa(26), trú trì chùa 

Phổ Tế, phủ Thừa Thiên. 

- Đệ nhị Dẫn thỉnh: Thượng tọa Đương Khánh(27), trú trì chùa 

Sắc chuẩn Nghĩa Trũng tự, Quảng Nam. 

- Đệ tam Dẫn thỉnh: Thượng tọa Hưng An(28), trú trì chùa 

Tường Quang, Đà Nẵng. 

- Đệ tứ Dẫn thỉnh: Thượng tọa Tôn Bảo(29), thế danh Phạm 

Hựu, trú trì chùa Vu Lan, Hòa Vang. 

4.2.2. Chức sự Đại giới đàn Từ Vân 

- Chứng minh: Hòa thượng Thanh Trí(30), Tăng cang Ngự kiến 

Thiên Mụ tự, phủ Thừa Thiên. 

- Chứng đàn: Hòa thượng Pháp Ngữ, trú trì chùa Sắc tứ Từ 

Quang, tỉnh Phú Yên. 

- Minh đàn: Hòa thượng Tâm Khoan(31), Tăng cang Ngự chế 

Diệu Đế tự, sung trú trì Báo Quốc tự, phủ Thừa Thiên. 

- Minh đàn: Hòa thượng Hoằng Tịnh, Tăng cang chùa Thiên 

Ấn, trú trì Sắc tứ Phước Quang tự, tỉnh Quảng Ngãi. 



176 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Tuyên luật sư: Hòa thượng Viên Thành(32), trú trì chùa Tra 

Am, phủ Thừa Thiên. 

- Thị sự: Hòa thượng Chánh Nhơn(33), trú trì chùa Long Khánh, 

Quy Nhơn, tỉnh Bình Định. 

- Thị sự: Hòa thượng Tĩnh Lộc(34), trú trì chùa Huệ Lâm, sung 

Quan Sơn tự Tri sự, phủ Thừa Thiên. 

- Sám chủ: Hòa thượng Bảo Sơn, trú trì chùa Long Triều, hạt 

chợ Đệm, Nam Kỳ. 

- Chủ sự: Hòa thượng Phước Huệ, trú trì chùa Sắc tứ Kim 

Quang, khai kiến chùa Hải Đức, phủ Thừa Thiên. 

- Chánh chủ kỳ: Hòa thượng Phổ Trí, trú trì chùa Văn Thánh, 

tỉnh Gia Định, Nam Kỳ. 

- Phó chủ kỳ: Đại sư Bảo Phong(35), trú trì chùa Mỹ Phước, xã 

Mỹ Phước, Đà Nẵng. 

- Chánh thư ký: Đại sư Khánh Lâm, trú trì chùa Quang Lộc, lãnh 

quan bằng Phó trụ trì chùa Sắc tứ Phước Quang, tỉnh Quảng Ngãi. 

- Phó thư ký: Đại sư Huyền Đạo, thủ tọa chùa Cảnh Phước 

tỉnh Phú Yên, kiêm Chánh chúng tại Trường Hương. 

- Tri sự: Đại sư Đương Chí(36), trú trì chùa Quan Tiên và chùa 

tỉnh thành Quảng Nam. 

- Chánh phó tuần chiếu: Đại sư Hưng Thái, trú trì chùa Phước 

Diên, phủ Thừa Thiên. 

- Quản giới tử: Đại sư Tôn Thắng(37), trú trì chùa Phổ Thiên 

sung Kiểm tăng Đà Nẵng. 

- Nội ngoại hương đàn công văn: Đại sư Huệ Chấn thế danh 

Nguyễn Trà và Đại sư Huệ Tràng thế danh Nguyễn Trác, quản lãnh 

chùa Tam Thai. 

Như vậy, sau 3 tháng khai mở Trường Hương, vào ngày mồng 

8 tháng 7 năm Mậu Thìn [1928], chùa Sắc tứ Từ Vân khai Đại giới 

đàn để truyền trao giới pháp, tuyển người làm Phật y như luật định. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 177 

 

Bản Hộ giới điệp Đại giới đàn Từ Vân năm Mậu Thìn (1928) do Tăng cang 
Chơn Pháp Phước Trí (1867-1932) làm Đường đầu 

Ảnh Như Tịnh 



178 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

5. Một số nhận định  

Qua hai văn bản còn lưu lại sự kiện Trường Hương và Đại giới 

đàn chùa Sắc tứ Từ Vân tại Đà Nẵng năm Mậu Thìn [1928], chúng 

tôi có một số nhận định sau: 

- Đây là những tư liệu quý, giúp chúng ta biết thêm thông tin 

cũng như hoạt động của chư vị Hòa thượng tiền bối trong phong 

trào chấn hưng Phật giáo. Hai văn bản này chỉ ghi chức sự Trường 

Hương, phương danh đại chúng nhập hạ cũng như Hội đồng Thập 

sư và Ban Chức sự giới đàn. Rất tiếc, những văn bản ghi về thời 

khóa tu học, hiệu lệnh báo chúng hoặc chương trình sinh hoạt trong 

ngày không còn để chúng ta biết rõ hơn về nét sinh hoạt của Trường 

Hương xưa tại miền Trung. Từ đó, chúng ta so sánh có sự tương 

đồng và khác biệt với các Trường Hương ở miền Nam và miền Bắc 

trước đây. 

- Trường Hương Từ Vân năm 1928 là một trong những 

Trường Hương lớn được tổ chức tại miền Trung. Trong những thập 

niên 20-30 của thế kỷ XX, tại miền Trung có một số chùa tổ chức 

Trường Hương và Đại giới đàn như: Trường Hương và Giới đàn 

chùa Từ Hiếu ở Huế năm 1924; Trường Hương và Giới đàn chùa 

Sắc tứ Phước Quang, Quảng Ngãi vào các năm 1920, 1925 và 1932; 

Trường Hương và Giới đàn chùa Sắc tứ Long Khánh, Quy Nhơn 

năm 1927; Trường Hương và Giới đàn chùa Sắc tứ Long Sơn Bát 

Nhã, tỉnh Phú Yên năm 1935 v.v... Tuy nhiên, đa phần các Trường 

Hương đều không còn tư liệu, may lắm chỉ còn lưu lại các bức Hộ 

Giới Điệp cấp cho các giới tử thọ giới. Riêng chùa Long Sơn Bát 

Nhã tỉnh Phú Yên hiện còn lưu lại một tấm bảng gỗ ghi phương 

danh chư vị Hòa thượng chức sự Trường Hương được tổ chức tại 

đây vào năm Ất Hợi, niên hiệu Bảo Đại thứ 10 [1935]; ngoài ra 

không còn một thông tin gì về đại chúng tọa thiền an cư kiết hạ 

trong Trường Hương này. May mắn thay, trải qua gần 100 năm với 

biết bao biến động lịch sử, Trường Hương và Giới đàn Từ Vân năm 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 179 

Mậu Thìn [1928] vẫn còn đầy đủ phương danh chư tôn đức tham dự 

cũng như bức Hộ Giới Điệp cấp cho giới tử thọ giới trong Đại giới 

đàn này. 

- Trong danh sách các vị hành giả nhập thiền đường kiết hạ tại 

Trường Hương Từ Vân, chúng ta thấy có một số vị về sau trở thành 

các bậc lương đống trong Phật pháp, trong đó có Hòa thượng Thích 

Phúc Hộ. Trường Hương Từ Vân với sự tham dự của các vị cao tăng 

như: Phước Trí, Bửu Sơn, Hoằng Tịnh, Phước Huệ, Giác Viên 

v.v...đã tác động rất nhiều đến sự tu tập hành trì giới luật của Tỳ-

kheo Thích Phúc Hộ và sau này ngài trở thành một trong những vị 

Luật sư tiêu biểu của Phật giáo Việt Nam thời hiện đại. 

 

 



180 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

 

 

Các văn kiện liên quan đến trường Hương và giới đàn Từ Vân năm 1928 

Ảnh Như Tịnh 

- So với các ngôi tổ đình trong tỉnh Quảng Nam hoặc các chùa 

có bề dày lịch sử từng mở Trường Hương tại các tỉnh thành như đã 

nêu ở trên, chùa Từ Vân kể từ khi thành lập đến lúc khai kiến 

Trường Hương và Giới đàn, chỉ mới thành lập được 6 năm (1922-

1928). Với một khoảng thời gian rất ngắn như vậy, Hòa thượng 

Trang Quảng Hưng đã mở được Trường Hương và khai kiến Giới 

đàn, lại còn cung thỉnh được các vị cao tăng khắp các tỉnh miền 

Trung và Nam kỳ về tham dự. Điều này càng khẳng định uy tín, đạo 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 181 

hạnh cũng như khả năng linh hoạt trong hoạt động hoằng pháp của 

Hòa thượng Trang Quảng Hưng, được sự đồng tình tán trợ của chư 

sơn thiền lữ khắp các tỉnh thành từ miền Trung cho đến miền Nam. 

- Đến nay, chúng ta vẫn chưa có tư liệu nào ghi cụ thể số lượng 

giới tử thọ giới trong Giới đàn Từ Vân. Tuy nhiên, có một số vị 

nhập chúng an cư rồi thọ Tỳ-kheo tại Giới đàn này như các vị: Như 

Niệm Giải Khoan Bảo Toàn (thế danh Trang Văn Tại); Như Linh 

Giải Quang Bảo Thắng (thế danh Nguyễn Văn Năng); Như Tài Giải 

Trân Bảo Tạng(38) (Lương Dư) v.v... Đặc biệt có một giới tử không 

nhập chúng an cư nhưng thọ Tỳ-kheo giới và đậu Thủ Sa-di trong 

Giới đàn này, đó là Hòa thượng Thích Trí Thủ, pháp danh Tâm Như. 

Theo thầy mình là Tuyên luật sư Viên Thành, Sa-di Tâm Như đã từ 

Huế vào thọ giới tại Giới đàn Từ Vân. Vượt qua các bạn đồng liêu, 

ngài đậu Thủ Sa-di của Giới đàn. Chính vì lẽ đó mà ngài được bổn 

sư Viên Thành phú pháp hiệu là Trí Thủ. Các vị giới sư tại Giới đàn 

Từ Vân đã tác thành giới thân huệ mạng của Tỳ-kheo Trí Thủ. Về 

sau, Hòa thượng Trí Thủ trở thành một trong những bậc long tượng 

của Phật giáo Việt Nam cận đại. Đời sống phạm hạnh và sự nhiệt 

tâm hoằng pháp trong lãnh vực giáo dục của ngài luôn là một tấm 

gương sáng cho các thế hệ Tăng Ni, Phật tử Việt Nam noi theo. 

Chùa Từ Vân kể từ khi thành lập vào năm 1922 cho đến khi 

chấm dứt sinh hoạt trong ngôi nhà Phật giáo vào năm 1975, tổng 

cộng có 53 năm tồn tại và phát triển. Tuy nhiên vào những thập niên 

30-40 của thế kỷ XX, chùa Từ Vân đã nổi danh khắp xứ Trung Kỳ. 

Sở dĩ có sự nổi danh ấy là do tài năng và sự dấn thân hoạt động chấn 

hưng Phật giáo của Hòa thượng Trang Quảng Hưng. Đặc biệt, 

Trường Hương và Giới đàn năm Mậu Thìn [1928] đã tạo một dấu 

ấn đặc biệt để cái tên Từ Vân bất hủ trong lòng người con Phật, mặc 

dù đến nay chùa đã không còn. Và ngày hôm nay, khi nhắc đến tên 

chùa Từ Vân, các bậc tôn túc cao niên đều không khỏi ngậm ngùi, 

tiếc nuối một đạo tràng lừng danh một thời, giờ đã không còn hiện 

hữu trong ngôi nhà Phật giáo Việt Nam.  



182 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Đôi dòng sử liệu ghi lại Trường Hương và Đại giới đàn Từ 

Vân năm Mậu Thìn [1928] tại Đà Nẵng, bài viết không ngoài mục 

đích truy niệm công đức của các bậc tiền nhân đã một thời tận tâm 

hoằng dương Chánh pháp. Bên cạnh đó, nhằm giúp các thế hệ hậu 

bối tại Đà Nẵng biết rằng cách đây gần 100 năm đã có một ngôi 

chùa Từ Vân hiện hữu trên đất Đà thành, góp phần không nhỏ cho 

sự phát triển của Phật giáo Đà Nẵng trong thời cận đại. 

 

Chú thích 

[1]. Trước năm 1975, địa chỉ chùa thuộc số 204 Đại lộ Hùng Vương, khu phố Thạc 

Gián, thị xã Đà Nẵng. Sau năm 1975, chùa thuộc phường Vĩnh Trung, quận 

Thanh Khê, thành phố Đà Nẵng. 

[2]. Quả chuông này hiện được trưng bày tại Bảo tàng Đà Nẵng, số 24 Trần Phú, 

quận Hải Châu, thành phố Đà Nẵng. 

[3]. Trước thời chấn hưng Phật giáo, chư Hòa thượng thường dùng họ thật của mình 

trước pháp danh thay vì họ Thích như bây giờ. Trong tất cả các giấy tờ, Hòa 

thượng Quảng Hưng đều dùng họ Trang nên nơi đây chúng tôi ghi nguyên văn 

để tiện theo dõi. 

[4]. Hòa thượng pháp danh Chơn Thành, tự Đạo Đạt, hiệu Pháp Ngữ. 

[5]. Hòa thượng pháp danh Chơn Pháp, tự Đạo Diệu, hiệu Phước Trí. 

[6]. Hòa thượng pháp danh Ấn Kim, tự Tổ Tuân, hiệu Hoằng Tịnh. 

[7]. Hòa thượng pháp danh Chơn Đỉnh, tự Đạo Đạt, hiệu Phước Thông. 

[8]. Hòa thượng pháp danh Chơn Thể, tự Đạo Viên, hiệu Phổ Minh. 

[9]. Hòa thượng pháp danh Trừng Huệ, tự Chí Lâm, hiệu Giác Viên. 

[10]. Hòa thượng pháp danh Chơn Trung, tự Đạo Chí, hiệu Diệu Quang. 

[11]. Hòa thượng pháp danh Chơn Bổn, tự Đạo Nguyên, hiệu Phước Khánh. 

[12]. Hòa thượng pháp danh Trừng Châu, hiệu Thiện Bửu. Ngoài ra ngài còn có pháp 

danh Ngộ Hải, hiệu Bảo Sơn, thế danh Võ Thiện Bửu. Ngài là bổn sư của Hòa 

thượng Tâm Lợi Thích Thiện Hòa, chùa Ấn Quang, Sài Gòn. 

[13]. Hòa thượng pháp danh Trừng Tịnh, tự Như Trung, hiệu Phước Hậu. 

[14]. Hòa thượng pháp danh Chơn Nhật, tự Đạo Chiếu, hiệu Quang Minh. 

[15]. Hòa thượng pháp danh Như Ngộ, tự Giải Giác, hiệu Tôn Hội. 

[16]. Hòa thượng pháp danh Chơn Huệ, tự Đạo Nhật, hiệu Phổ Trí. 

[17]. Hòa thượng pháp danh Ngộ Tánh, tự Hưng Long, hiệu Phước Huệ. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 183 

[18]. Hòa thượng pháp danh Chơn Chánh, tự Đạo Tâm, hiệu Thiện Quả. 

[19]. Phương danh Hội đồng Thập sư chúng tôi ghi theo văn bản chứ không ghi theo 

bản Hộ Giới Điệp. 

[20]. Thất vị Tôn chứng chúng tôi dùng từ “Đại sư” theo như bản Điệp đàn đã ghi. 

[21]. Hòa thượng pháp danh Ấn Nghiêm, tự Tổ Thân, hiệu Phổ Thoại. 

[22]. Hòa thượng pháp danh Thanh Liêm, tự Hy Hữu, hiệu Tâm Thiền. 

[23]. Hòa thượng pháp danh Thanh Xuân, tự Sung Mãn, hiệu Phước Điền, khai sơn 

chùa Long An, Quảng Trị. 

[24]. Hòa thượng pháp danh Trừng Nhã, tự Chí Thanh, hiệu Giác Hải. 

[25]. Hòa thượng pháp danh Trừng Không, tự Pháp Thông, hiệu Tịnh Phổ. 

[26]. Hòa thượng pháp danh Trừng Khiết, tự Như Quang, hiệu Hưng Nghĩa. 

[27]. Hòa thượng pháp danh Chơn Lăng, tự Đạo Linh, hiệu Đương Khánh. 

[28]. Hòa thượng pháp danh Trừng Phước, tự Như Xuân, hiệu Hưng An. 

[29]. Hòa thượng pháp danh Chơn Tá, tự Đạo Hóa, hiệu Tôn Bảo. 

[30]. Hòa thượng pháp danh Thanh Trí, tự Hải Luận, hiệu Huệ Giác. 

[31]. Hòa thượng pháp danh Thanh Đức, tự Gia Khánh, hiệu Tâm Khoan. 

[32]. Hòa thượng pháp danh Trừng Thông, hiệu Viên Thành. 

[33]. Hòa thượng pháp danh Trừng Chấn, hiệu Chánh Nhơn. 

[34]. Chưa tìm được pháp danh của ngài. 

[35]. Đại sư pháp danh Chơn Thông, thế danh Nguyễn Văn Hanh, đệ tử của ngài Ấn 

Thanh Chí Thành, sau cầu pháp với ngài Phước Trí nên có hiệu Bảo Phong. Chùa 

Mỹ Phước chính là chùa Mỹ Khê ngày nay tại Sơn Trà, Đà Nẵng. 

[36]. Đại sư pháp danh Chơn Đề, tự Đạo Hanh, hiệu Đương Chí. 

[37]. Hòa thượng pháp danh Trừng Kệ, tự Như Nhu, hiệu Tôn Thắng. 

[38]. Các vị này được Hòa thượng Phước Trí phú pháp, truyền pháp quyển vào ngày 

19 tháng 9 năm Mậu Thìn [1928], sau khi thọ Tỳ-kheo được 3 tháng. 

 

  



184 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

KỆ PHÁI TRUYỀN THỪA 

& GIỚI ĐÀN PHẬT GIÁO QUẢNG NGÃI12 
 

Nói đến Phật giáo Quảng Ngãi, người ta thường liên tưởng 

ngay đến câu “Thiên Ấn niêm hà” với hình ảnh ngôi tổ đình Thiên 

Ấn cổ kính tọa lạc trên đỉnh núi Ấn - ngọn núi như hình chiếc ấn 

khổng lồ “in dấu” xuống dòng sông Trà thơ mộng uốn mình qua các 

làng mạc bên dưới. Tổ đình Thiên Ấn là biểu tượng thiêng liêng, là 

niềm tự hào không chỉ riêng đối với Phật giáo mà của cả người dân 

Quảng Ngãi. Đây là ngôi tổ đình chính và lớn nhất của Phật giáo 

Quảng Ngãi từ xưa đến nay. 

 

Tổ đình Thiên Ấn, ngôi tổ đình chính của Phật giáo Quảng Ngãi 

Ảnh Không Nhiên 

Trải qua quá trình lịch sử, Phật giáo Quảng Ngãi đã có những 

đóng góp quan trọng trong công cuộc xây dựng ngôi nhà Phật giáo 

Việt Nam, cả về vấn đề truyền thừa của các tông phái, tạo lập chùa 

tháp, cũng như hoằng dương Chánh pháp, tiếp dẫn hậu lai. 

                                                 
12 Đăng trên Tạp chí Liễu Quán số 22, NXB Thuận Hóa 2021 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 185 

Trong bài viết này, qua những nguồn sử liệu sưu lục được, 

chúng tôi xin giới thiệu đôi nét về kệ phái truyền thừa của các dòng 

thiền tại Quảng Ngãi, cũng như các Đại giới đàn được tổ chức từ 

trước đến nay. 

I. Các kệ phái truyền thừa tại Quảng Ngãi 

Cũng như các tỉnh miền Trung, trong quá trình du nhập và 

phát triển, Phật giáo Quảng Ngãi chịu ảnh hưởng rất lớn của các 

dòng thiền do chư vị tổ sư từ Trung Hoa truyền sang. Khảo sát các 

tư liệu còn lưu lại, chúng ta thấy có 2 dòng chính là Tào Động và 

Lâm Tế đã có mặt rất sớm trong thời kỳ phôi thai của Phật giáo 

Quảng Ngãi. 

1. Thiền phái Tào Động 

Dòng thiền Tào Động do thiền sư Động Sơn Lương Giới (807-

869) sáng lập tại Trung Hoa vào đời Đường. Dưới thời các chúa 

Nguyễn, dòng thiền này được các du tăng Trung Hoa truyền sang 

Đàng Trong nước ta, tuy nhiên chỉ truyền xuống theo pháp kệ của 

ngài Vô Minh Huệ Kinh (1548-1618) mà sử Phật giáo gọi là chi 

phái Tào Động Thọ Xương(1).  

Người truyền tông Tào Động chi phái Thọ Xương sang Đàng 

Trong thời các chúa Nguyễn là thầy trò thiền sư Thạch Liêm Đại 

Sán (đời 29) và Hưng Liên Quả Hoằng (đời 30). 

Qua những thông tin in trong bản kinh Kim Cang thọ mạng 

năm Giáp Tuất [1754] của Viện Sơn Long thuộc chùa Vạn Phước 

(huyện Bình Sơn) chúng ta thấy, từ giữa thế kỷ XVIII, chư tăng 

thuộc phái Tào Động Thọ Xương đã có mặt và truyền thừa kệ phái 

này tại Quảng Ngãi. Trang cuối của bản kinh này ghi lại như sau: 

“Đại Việt, Cảnh Hưng thập ngũ niên, Giáp Tuất trọng đông lập vu 

Bình Sơn huyện, nội phủ Châu Me Đông xã, Vạn Phước tự, Phước 

Lâm phường, Sơn Long viện. Kinh chủ: Giới Đức tự Minh Chiếu 

khể thủ phụng lục kính san lưu thông - 大 越 景 興 十 五 年 甲 戌 



186 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

仲 冬 立 于 平 山 縣 内 府 珠 眉 東 社 萬 福 寺 福 臨 坊 山  院 

經 主 界 德 字 明 照 稽 首 奉 錄 敬 刊 流 通”. 

Nghĩa là: “Bản kinh được hoàn thành tại Viện Sơn Long ở 

phường Phước Lâm, trực thuộc chùa Vạn Phước ở xã nội phủ Châu 

Me Đông, huyện Bình Sơn, nước Đại Việt, vào tháng trọng đông 

năm Giáp Tuất, niên hiệu Cảnh Hưng thứ 15 [1754]. Kinh chủ là 

thiền sư pháp danh Giới Đức tự Minh Chiếu cung kính cúi đầu sao 

lục, san khắc, lưu thông”. 

Căn cứ vào pháp danh Giới Đức, chúng ta có thể khẳng định 

vị kinh chủ Giới Đức tự Minh Chiếu nối pháp đời 32 tông Tào 

Động, thế hệ thứ 7 chi phái Thọ Xương. Tuy nhiên, về sau này 

chúng ta không còn thấy sử liệu ghi lại truyền nhân của ngài Giới 

Đức Minh Chiếu cũng như tông Tào Động trong dòng lịch sử Phật 

giáo Quảng Ngãi. 

2. Thiền phái Lâm Tế 

Thiền phái Lâm Tế do thiền sư Lâm Tế Nghĩa Huyền (...?-866) 

sáng lập tại Trung Hoa vào thời Đường. Khi truyền sang Đàng Trong 

nước ta, dòng thiền này đã phát triển rất rực rỡ và được truyền xuống 

theo nhiều kệ phái khác nhau. Chính vì thế, sự truyền thừa của tông 

Lâm Tế tại Việt Nam rất đa dạng. Các kệ phái cụ thể như sau: 

2.1. Kệ phái Lâm Tế Vạn Phong Thời Ủy 

Kệ phái này do ngài Vạn Phong Thời Ủy (1303-1381), thuộc 

đời 21 tông Lâm Tế xuất kệ truyền thừa, thường được gọi là kệ phái 

Lâm Tế Vạn Phong Thời Ủy, gồm 4 câu, 20 chữ như sau: 

袓道戒定宗 

方廣證圓通 

行超明寔際 

了達悟真空。 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 187 

Tổ Đạo Giới Định Tông 

Phương Quảng Chứng Viên Thông 

Hành Siêu Minh Thiệt Tế 

Liễu Đạt Ngộ Chơn Không. 

Chi phái Lâm Tế Vạn Phong Thời Ủy được truyền đến Quảng 

Ngãi khá sớm, vào thời các chúa Nguyễn. Đến thế kỷ XVIII, ở 

Quảng Ngãi đã có các vị cao tăng thuộc kệ phái này tích cực hoằng 

đạo như thiền sư Thiệt Giám Trí Quang (đời 35 tông Lâm Tế, thế hệ 

thứ 14 kệ phái Vạn Phong Thời Ủy), trụ trì chùa Liên Tôn, xã Nghĩa 

Trung, huyện Tư Nghĩa. Thiền sư Thiệt Giám Trí Quang là một pháp 

sư nổi tiếng thời bấy giờ. Ngài có viết lời bạt trong cuốn Di Đà sớ 

sao do thiền sư Thiệt Uyên Chí Bảo trùng khắc tại chùa Bửu Lâm 

tỉnh Quảng Nam vào năm Cảnh Hưng thứ 22 [1761]. Kế tiếp, chúng 

ta còn thấy có thiền sư Tế Chơn Liễu Ngộ hoằng pháp tại huyện 

Bình Sơn; thiền sư Tế Bi Tri Từ trụ trì chùa Long Bàn, huyện Bình 

Sơn - người đứng khắc in bộ Quy nguyên trực chỉ vào năm Long 

Đức thứ 3 [1734]. Cả hai vị thiền sư Tế Chơn và Tế Bi đều thuộc 

đời 36 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 15 pháp phái Vạn Phong Thời Ủy, 

sau thiền sư Thiệt Giám Trí Quang một đời pháp. Tuy chưa có sử 

liệu để khẳng định mối quan hệ giữa ba vị thiền sư, nhưng qua thế 

thứ trong pháp kệ, chúng ta có thể xác định hai vị Tế Chơn và Tế Bi 

có thể là đệ tử hoặc pháp điệt của thiền sư Trí Quang. Đến thời Tây 

Sơn binh hỏa, các ngôi chùa Liên Tôn và Long Bàn bị suy sụp, môn 

nhơn tứ tán và chi phái Vạn Phong Thời Ủy ngày càng mai một theo 

thời gian, không còn dấu vết trên đất Quảng Ngãi. 

2.2. Kệ phái Lâm Tế Trí Bản Đột Không 

Kệ phái gồm 48 chữ, do thiền sư Trí Bản Đột Không (1381-

1449) thuộc đời 24 tông Lâm Tế biệt xuất và truyền thừa(2). 



188 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Sự xuất hiện của kệ phái Lâm Tế Trí Bản Đột Không tại Quảng 

Ngãi được ghi nhận qua tư liệu bộ Thiền tâm thượng phẩm, được 

khắc in vào năm Bính Tuất, niên hiệu Chính Hòa thứ 27 [1706], do 

thiền tăng Như Huệ trùng san tại am Chánh Minh trực thuộc chùa 

Vạn Phước, xã Châu Me Đông nội phủ, thuộc Hà Bạc, huyện Bình 

Sơn, phủ Quảng Ngãi. Các thiền sư mang pháp danh chữ “Như” 

trong giai đoạn này thì chắc chắn thuộc kệ phái Trí Bản Đột Không 

chứ không thể thuộc chi phái Thiên Đồng hay Chúc Thánh(3). 

Đối chiếu kệ phái Lâm Tế ta biết, thiền sư Như Huệ ở am 

Chánh Minh nói trên thuộc đời Lâm Tế thứ 33, thế hệ thứ 10 của kệ 

phái Trí Bản Đột Không. Về sau, kệ phái dòng thiền này không còn 

thấy truyền thừa tại tỉnh Quảng Ngãi. 

2.3. Kệ phái Lâm Tế Thiên Đồng 

Chi phái Lâm Tế Thiên Đồng do tổ Đạo Mân Mộc Trần 

(1596-1674) thuộc đời 31 tông Lâm Tế biệt kệ, gồm 28 chữ(4), 

truyền pháp tại chùa Thiên Đồng, tỉnh Quảng Đông, Trung Quốc 

vào thời nhà Minh. 

 

Tổ đình Diệu Giác tại huyện Bình Sơn, tỉnh Quảng Ngãi 

Ảnh Như Tịnh 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 189 

Pháp kệ này được tổ sư Nguyên Thiều Siêu Bạch (1648-1728) 

truyền sang Việt Nam vào những thập niên cuối thế kỷ XVII. Tại 

Quảng Ngãi, thiền sư Phật Bảo Pháp Hóa - tổ khai sơn tổ đình Thiên 

Ấn và thiền sư Phật Tuyết Tường Quang Quảng Độ(5) - trụ trì chùa 

Viên Tôn (nay là chùa Diệu Giác, huyện Bình Sơn) đều thuộc đời 

35 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 5 pháp phái Thiên Đồng. Tuy nhiên chi 

phái Thiên Đồng cũng không tồn tại bao lâu trong dòng Phật sử 

Quảng Ngãi. 

2.4. Kệ phái dòng thiền Liễu Quán 

Thiền phái Liễu Quán do tổ sư Thiệt Diệu Liễu Quán (1667-

1742), đời 35 tông Lâm Tế, tổ khai sơn chùa Thuyền Tôn (Huế) 

và Bảo Tịnh (Phú Yên) xuất kệ truyền thừa(6). Bài kệ gồm 12 câu, 

48 chữ. Tuy xuất thân từ thiền phái Lâm Tế, nhưng kể từ tiền bán 

thế kỷ XVIII, khi ngài biệt kệ và truyền thừa tại Nam Hà thì hậu 

thế vẫn xem đây là dòng thiền nội sinh, và thường gọi là thiền phái 

Liễu Quán. 

Có thể nói, thiền phái [thiền - bỏ] Liễu Quán đã sớm có mặt 

tại đất Quảng Ngãi với các gương mặt tiêu biểu như: Thiền sư Tế 

Hiệp Hải Điện (...?-1775), nối pháp đời 36 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 

2 kệ phái Liễu Quán, vị thiền sư hành đạo và khai sơn Viên Tôn 

đường (tức chùa Diệu Giác ngày nay) tại huyện Bình Sơn, tỉnh 

Quảng Ngãi vào khoảng giữa thế kỷ XVIII. Đạo hạnh của ngài có 

tầm ảnh hưởng rất lớn đến cộng đồng tăng lữ miền Trung thời bấy 

giờ. Ngài từng được Hòa thượng Chí Bảo cung thỉnh làm Đường 

đầu tại Giới đàn chùa Bảo Lâm, tỉnh Quảng Nam [giới tử đắc giới 

với ngài có thiền sư Pháp Chuyên Diệu Nghiêm (1712-1796)]. Về 

sau, ngài về kế đăng tổ Liễu Quán trụ trì Tổ đình Thuyền Tôn. Kế 

thừa trụ trì chùa Sắc tứ Viên Tôn ở Bình Sơn là thiền sư Đại Niệm 

Hoằng Từ Quảng Vi, đời 37 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 3 thiền phái 

Liễu Quán. 



190 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Tại chùa Long Tuyền xã Bình Nguyên, huyện Bình Sơn có 

ngài Đạo Tế hiệu Viên Cung trác tích trụ trì. Tuy nhiên, sau thời 

Tây Sơn và mãi cho đến những năm giữa thế kỷ XX, gần như chư 

tăng thuộc thiền phái Liễu Quán không thấy xuất hiện trong dòng 

Phật sử Quảng Ngãi. Đến năm 1958, Hòa thượng Trừng Thanh 

Thanh Phước khai sơn chùa Phổ Thiện tại xã Nghĩa Hòa, huyện Tư 

Nghĩa. Kế tiếp, ngài khai sơn chùa Phổ Huy tại xã Nghĩa Thương, 

huyện Tư Nghĩa vào năm 1964 và chùa Phổ Tịnh ở phường Chánh 

Lộ, thành phố Quảng Ngãi vào năm 1965. Ngài Trừng Thanh Thanh 

Phước nối pháp đời 42 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 8 thiền phái Liễu 

Quán. Ngài gốc người Quảng Ngãi nhưng không rõ xuất gia với vị 

tổ sư nào tại Bình Định, sau về hành đạo tại quê nhà. 

Tiếp đến, năm 1975, Đại đức Thích Huệ Đạt, pháp danh 

Quảng Phát, là đệ tử Hòa thượng Nguyên Phước Quang Thể tại chùa 

Thọ Quang (Đà Nẵng) về đảm nhận trụ trì chùa Sắc tứ An Long tại 

xã Nghĩa Thương, huyện Tư Nghĩa. Đến những năm gần đây, một 

số chư tăng thuộc thiền phái Liễu Quán về đảm nhận trụ trì các chùa 

tại Quảng Ngãi nhưng số lượng cũng không nhiều. 

2.5. Kệ phái Thiền Lâm Tế Chúc Thánh 

Thiền phái này được tổ sư Minh Hải Pháp Bảo (1670-1746) 

khai sáng tại tổ đình Chúc Thánh, phường Tân An, thành phố Hội 

An. Tổ Minh Hải thuộc đời 34 dòng Lâm Tế theo kệ tổ Vạn Phong 

Thời Ủy. Khi sang Việt Nam hoằng pháp, ngài lập chùa Chúc Thánh 

và biệt xuất kệ truyền thừa(7). 

 

Pháp quyển của dòng Lâm Tế Chúc Thánh tại Quảng Ngãi 

Ảnh Như Tịnh 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 191 

Đệ tử của tổ Minh Hải Pháp Bảo hành đạo tại Quảng Ngãi 

có Bồ-tát giới Thiệt Đàm Chánh Luân tại xã Ba La, huyện 

Chương Nghĩa, phủ Quảng Ngãi - người đã phát tâm quyên mộ 

khắc ván bộ Đại phương Quảng Phật Hoa Nghiêm kinh vào năm 

Nhâm Tý [1732]. Trong lần trùng khắc này, ngài Thiệt Đàm 

Chánh Luân đã về Chúc Thánh cầu thỉnh bổn sư Minh Hải Pháp 

Bảo giúp đỡ trong việc tìm thợ san khắc.  

Trước thời Tây Sơn, thiền sư Pháp Minh Khánh Vân thuộc 

đời 36 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 3 pháp phái Chúc Thánh đảm 

nhiệm trụ trì chùa Thiên Ấn và được tôn xưng là đệ nhị tổ. Thời 

Minh Mạng, thiền sư Toàn Chiếu Bảo Ấn (1798-1866) sau khi 

đắc pháp với tổ Pháp Liêm Minh Giác (1747-1830) tại chùa 

Phước Lâm (Hội An) đã về trụ trì chùa Thiên Ấn. Ngài đã đào 

tạo được 3 vị đệ tử nổi tiếng là: Thiền sư Chương Khước Giác 

Tánh (1830-1908) trụ trì chùa Thiên Ấn; thiền sư Chương Nhẫn 

Từ Nhơn (1834-1897) trụ trì chùa Viên Quang; thiền sư Chương 

Trang Quảng Chấn (...?-1898) khai sơn chùa Phước Quang v.v... 

Từ ba vị thiền sư này đào tạo trên hàng trăm đệ tử đời 39 có pháp 

danh chữ Ấn, pháp hiệu chữ Hoằng hoặc Phổ tỏa ra đảm nhận trụ 

trì các tự viện khắp lục phủ, huyện trên toàn tỉnh Quảng Ngãi và 

đảm trách hầu hết các Phật sự tại đây. 

Như vậy, từ những ngày đầu Phật giáo có mặt tại Quảng 

Ngãi, chúng ta thấy có sự xuất hiện của chư tăng thuộc tông Tào 

Động và Lâm Tế. Đặc biệt, tông Lâm Tế tại Quảng Ngãi có đủ 

các chi phái: Vạn Phong Thời Ủy, Trí Bản Đột Không, Thiên 

Đồng, Liễu Quán và Chúc Thánh. Do những biến thiên của lịch 

sử nên kể từ đầu thế kỷ XIX, chư tăng thiền phái Lâm Tế Chúc 

Thánh đã đóng vai trò chủ đạo trong sự phát triển của Phật giáo 

tại vùng núi Ấn sông Trà cho đến ngày hôm nay. 



192 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

II. Sử liệu về giới đàn phật giáo Quảng Ngãi 

1. Các Giới đàn được tổ chức trong lịch sử Phật giáo 

Quảng Ngãi 

Trong quá trình hình thành và phát triển, Phật giáo tại Quảng 

Ngãi từ xưa đến nay đã tổ chức rất nhiều Giới đàn để đào tạo các 

thế hệ kế thừa mạng mạch Chánh pháp. Tuy nhiên, nguồn tư liệu 

ghi lại các Giới đàn rất là hiếm hoi nên chúng ta khó có thể tường 

tận khúc chiết các sự kiện quan trọng này. Với những gì tìm hiểu 

được qua hành trạng chư tổ cũng như các Điệp thọ giới còn được 

lưu giữ, trong bài viết này, chúng tôi xin liệt kê một số Giới đàn mà 

Phật giáo Quảng Ngãi đã tổ chức được từ xưa đến nay: 

- Tháng 5 năm Mậu Tuất [1838], Hòa thượng Toàn Chiếu Bảo 

Ấn (1798-1866) mở Giới đàn tại chùa Thiên Ấn, Hòa thượng Toàn 

Định Bảo Tạng (1789-1842) trụ trì chùa Thắng Quang (Hoài Nhơn, 

Bình Định) được cung thỉnh làm Yết-ma A-xà-lê(8). 

- Ngày 13 tháng 5 năm Nhâm Ngọ [1882], Hòa thượng Chương 

Khước Giác Tánh (1830-1908) mở Giới đàn tại chùa Thiên Ấn. Giới 

tử thọ giới có ngài Thanh Thái Phước Chỉ (1858-1926) - đệ tam tổ 

chùa Tường Vân (Huế), Đại sư Chơn Huệ Đạo Diễn Phước Hoa 

(1859-...?) - tăng chúng chùa Tam Thai, Ngũ Hành Sơn(9). 

- Năm Giáp Ngọ [1894], Hòa thượng Chương Nhẫn Từ 

Nhơn(10) (1834-1897) khai mở Giới đàn tại chùa Viên Quang, thôn 

An Châu, xã Bình Thới(11), huyện Bình Sơn. Giới tử đắc giới có ngài 

Ấn Đức Thiện Thơ - trụ trì chùa An Phước, huyện Bình Sơn. 

- Tháng 8 năm Bính Thân [1896], Hòa thượng Ấn Hướng Pháp 

Nhãn (1858-1912) mở Giới đàn tại chùa Long Tiên Thạch Động, 

huyện Núi Thành, tỉnh Quảng Nam. Giới tử có ngài Chơn Cảnh Huệ 

Duyệt (1863-1940) - Tăng cang chùa Vĩnh An, khai sơn chùa Sắc 

tứ Thọ Sơn ở huyện Duy Xuyên, Quảng Nam. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 193 

- Năm Tân Hợi [1911], chùa Thiên Ấn khai mở Giới đàn 

(không rõ vị Hòa thượng nào làm Đường đầu), ngài Chơn Phước 

Huệ Pháp (1887-1975) - khai sơn chùa Minh Tịnh (Quy Nhơn) thọ 

Tỳ-kheo tại Giới đàn này.  

- Ngày 14 tháng 3 năm Canh Thân [1920], Hòa thượng Ấn 

Kim Hoằng Tịnh (1862-1932) mở Giới đàn tại chùa Sắc tứ Phước 

Quang, xã Nghĩa Hòa, huyện Tư Nghĩa. Giới tử thọ giới có các vị 

như: Hòa thượng Chơn Quý Khánh Anh (1895-1961) - trụ trì chùa 

Phước Hậu (Vĩnh Long); Hòa thượng Chơn Sử Khánh Tín (1896-

1992) - khai sơn chùa Thọ Sơn (Quảng Ngãi). 

- Mùa hạ năm Ất Sửu [1925], Hòa thượng Ấn Kim Hoằng 

Tịnh (1862-1932) mở trường Hương và Giới đàn tại chùa Sắc tứ 

Phước Quang. 

- Ngày 19 tháng 11 năm Đinh Mão [1927], Hòa thượng Ấn Cứ 

Phước Từ (1867-1936) mở Giới đàn tại chùa Từ Quang, xã Đức 

Lân, huyện Mộ Đức. Giới tử thọ Tỳ-kheo có ngài Chơn Thính Trí 

Tạng - trụ trì chùa Phước Sơn (Tư Nghĩa). 

- Năm Tân Mùi [1931], Hòa thượng Chơn Từ Vạn Thọ khai 

Giới đàn tại chùa Bửu Lâm, làng Mỹ Khê. 

- Mùa hạ năm Nhâm Thân [1932], Hòa thượng Ấn Kim Hoằng 

Tịnh (1862-1932) mở Giới đàn lần 3 tại chùa Sắc tứ Phước Quang. 

Ngài Chơn Đảnh Chánh Long (1906-2009) chùa Long Hoa, thành 

phố Quảng Ngãi thọ Sa-di. 

- Ngày mồng 8 tháng 4 năm Canh Tuất [1934], Hòa thượng 

Ấn Lãnh Hoằng Thạc (1873-1944) mở Giới đàn tại chùa Thạch Sơn, 

xã Nghĩa Phú (nay thuộc thành phố Quảng Ngãi). Giới tử thọ Tỳ-

kheo có ngài Chơn Miên Trí Hưng (1908-1986) - khai sơn chùa Từ 

Lâm (Quảng Ngãi); Như Triện Trí Nhãn (1909-2004) - trụ trì Tổ 

đình Chúc Thánh (Quảng Nam). 



194 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Ngày 11 tháng 7 năm Canh Tuất (1934), Hòa thượng Phổ An 

mở Giới đàn tại chùa Linh Quang ( tức chùa làng Văn Bân), xã Đức 

Chánh, huyện Mộ Đức.  

- Mùa hạ năm Tân Tỵ [1941], Hòa thượng Chơn Quỳnh Diệu 

Nguyên (?-1942) mở Giới đàn tại chùa Thạch Sơn, huyện Tư Nghĩa. 

Giới tử thọ Tỳ-kheo có ngài Như Vinh An Chánh (1922-1991) - trụ 

trì Tổ đình Bác Ái (Kon Tum). 

- Năm 1942, Hòa thượng Chơn Tánh Khánh Hạ (1881-1953) 

khai Giới đàn tại chùa Sắc tứ Thiên Phước, thị trấn Mộ Đức, huyện 

Mộ Đức. 

- Năm Mậu Tý [1948], Hòa thượng Chơn Trung Diệu Quang 

(1891-1952) mở Giới đàn tại chùa Viên Giác, núi Thình Thình, xã 

Bình Tân, huyện Bình Sơn. Giới tử thọ Tỳ-kheo có ngài Như Kế 

Huyền Tôn hiện đang hoằng pháp tại Úc. 

- Ngày 10 tháng 7 năm Tân Sửu [1961], Giáo hội Cổ Sơn Môn 

(GHCSM) Quảng Ngãi mở Giới đàn tại chùa Từ Lâm, xã Nghĩa 

Phú, huyệnTư Nghĩa (nay thuộc thành phố Quảng Ngãi). Giới đàn 

do Hòa thượng Chơn Miên Trí Hưng (1908-1986) làm Hòa thượng 

Đường đầu. Giới tử có các vị như: Như Duyên An Điền - trụ trì chùa 

Từ Nghiêm (Quảng Ngãi); Như Hùng Trí Giác - trụ trì chùa Minh 

Tịnh (Bình Định). 

- Ngày 4 tháng 7 năm Giáp Thìn [1964], GHCSM Quảng Ngãi 

mở Giới đàn tại chùa Liên Quang, xã Bình Hiệp, huyện Bình Sơn, 

do Hòa thượng Chơn Đình Phước Huy (1909-1980) làm Hòa 

thượng Đường đầu. Giới tử có ngài Thị Thọ An Túc - khai sơn chùa 

An Sơn (Đức Trọng, Lâm Đồng). 

- Ngày 15 tháng 7 năm Bính Ngọ [1966], GHCSM Quảng 

Ngãi mở Giới đàn tại chùa Thiên Bút, xã Nghĩa Chánh, thành phố 

Quảng Ngãi, do Hòa thượng Chơn Phú Khánh Vinh (1891-1967) 

làm Đường đầu. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 195 

- Ngày 26 tháng 7 năm Đinh Mùi [1967], Giáo hội Phật giáo 

Việt Nam Thống Nhất (GHPGVNTN) Quảng Ngãi mở Giới đàn tại 

Phật học đường Trúc Lâm, huyện Sơn Tịnh (nay là phường Trương 

Quang Trọng, thành phố Quảng Ngãi), do Hòa thượng Như Long 

Huyền Tế (1905-1985) làm Đường đầu. 

- Ngày mồng 8 tháng 7 năm Mậu Thân [1968], GHCSM 

Quảng Ngãi mở Giới đàn tại chùa Bửu Long, xã Hành Đức, huyện 

Nghĩa Hành, do Hòa thượng Chơn Khai Quang Lý (1918-1990) làm 

Đường đầu. 

- Ngày 01 tháng 8 năm Kỷ Dậu [1969], GHPGVNTN Quảng 

Ngãi mở Giới đàn tại chùa Tỉnh Hội (nay là chùa Pháp Hóa), do 

Hòa thượng Chơn Sử Khánh Tín (1896-1992) làm Đường đầu. 

- Năm Canh Tuất [1970], GHCSM Quảng Ngãi mở Giới đàn 

tại chùa Thiên Bút, Quảng Ngãi, do Hòa thượng Như Đạo Từ Minh 

(1892-1981) làm Đường đầu. 

- Ngày 01 tháng 7 năm Tân Hợi [1971], GHCSM Quảng Ngãi 

mở Giới đàn tại chùa Long Tiên (nay thuộc phường Trần Hưng Đạo, 

thành phố Quảng Ngãi), do Hòa thượng Ấn Niệm Phước Hưng 

(1890-1971) làm Đường đầu. 

- Năm Tân Hợi [1971], GHCSM Quảng Ngãi mở Giới đàn tại 

chùa Sắc tứ Thiên Phước, Mộ Đức, do Hòa thượng Chơn Mai 

Khánh Cẩm (1900-1972) làm Đường đầu. 

- Ngày mồng 10 tháng 7 năm Nhâm Tý [1972], GHCSM 

Quảng Ngãi mở Giới đàn tại chùa Từ Nghiêm, thị trấn Sông Vệ, 

huyện Tư Nghĩa, do Hòa thượng Như Lạc Tín Truyền (1902-1984) 

làm Đường đầu. 

- Năm Giáp Dần [1974], GHPGVNTN Quảng Ngãi mở Giới 

đàn tại chùa Bảo Linh (nay thuộc phường Lê Hồng Phong, thành 

phố Quảng Ngãi), do Hòa thượng Như Lợi Huyền Đạt (1903-1994) 

làm Đường đầu. 



196 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Từ ngày 20 đến 23 tháng 11 năm Kỷ Sửu (04-06/01/2010), 

Ban Trị sự GHPGVN tỉnh Quảng Ngãi tổ chức Đại giới đàn Pháp 

Hóa tại chùa Pháp Hóa, trụ sở Tỉnh hội Phật giáo Quảng Ngãi (thành 

phố Quảng Ngãi). Giới đàn này do Hòa thượng Tâm Địa Thiện Bình 

(1933-2016) làm Đường đầu. 

 

Tổ đình Phước Quang, nơi tổ chức các giới đàn và trường Hương  
đầu thế kỷ 20 của Phật giáo Quảng Ngãi 

Ảnh Như Tịnh 

2. Phương danh Hội đồng Thập sư một số Giới đàn tiêu biểu 

Như trên đã trình bày, từ khi hình thành đến nay Phật giáo 

Quảng Ngãi đã tổ chức rất nhiều Giới đàn để truyền trao giới pháp 

cho Tăng Ni tu học, duy trì mạng mạch Chánh pháp. Tuy nhiên, do 

nhiều nguyên nhân khác nhau, sử liệu Giới đàn hiện không còn đầy 

đủ để phản ánh một cách trung thực các sự kiện trọng đại này. Dưới 

đây, chúng tôi xin ghi lại phương danh Hội đồng Thập sư của một 

số Giới đàn tiêu biểu: 

2.1. Giới đàn chùa Long Tiên Thạch Động 

Giới đàn được tổ chức vào ngày mồng 6 tháng 7 năm Bính 

Thân [1896] tại chùa Long Tiên Thạch Động (tục gọi chùa Hang) 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 197 

thuộc núi Mèo Cào, xã Tam Anh, huyện Núi Thành, tỉnh Quảng 

Nam. Tuy được tổ chức tại Quảng Nam nhưng chúng tôi xếp vào 

tỉnh Quảng Ngãi bởi vì toàn bộ Hội đồng Thập sư của Giới đàn đều 

là chư tăng tỉnh Quảng Ngãi. Đây có lẽ là Giới đàn duy nhất của 

Tăng-già Quảng Ngãi ở thế kỷ XIX hiện còn đầy đủ phương danh 

Hội đồng Thập sư. Phương danh các vị giới sư như sau: 

- Đường đầu: Hòa thượng Pháp Nhãn 

- Yết-ma: Hòa thượng Từ Lâm 

- Giáo thọ: Hòa thượng Phục Lễ 

- Tôn chứng 1: Đại sư Hoằng Tuấn 

- Tôn chứng 2: Đại sư Hoằng Tiếp 

- Tôn chứng 3: Đại sư Hoằng Giảng 

- Tôn chứng 4: Đại sư Hoằng Tịnh 

- Tôn chứng 5: Đại sư Hoằng Châu 

- Tôn chứng 6: Đại sư Hoằng Long 

- Tôn chứng 7: Đại sư Hoằng Nhiếp 

- Dẫn thỉnh 1: Thượng tọa Hoằng Du 

- Dẫn thỉnh 2: Thượng tọa Hoằng Hiệp 

- Dẫn thỉnh 3: Thượng tọa Hoằng Cứu 

- Dẫn thỉnh 4: Thượng tọa Thiện Giáo. 

2.2. Giới đàn chùa Sắc tứ Phước Quang 

Giới đàn tổ chức vào ngày 14 tháng 3 năm Canh Thân [1920] 

tại chùa Sắc tứ Phước Quang, thôn Hòa Bình, xã Nghĩa Hòa, huyện 

Tư Nghĩa, do Hòa thượng Tăng cang Hoằng Tịnh khai mở và chính 

ngài làm Đường đầu truyền giới. 

- Đường đầu: Hòa thượng Hoằng Tịnh 

- Yết-ma: Hòa thượng Hoằng Chương 

- Giáo thọ: Hòa thượng Hoằng Thạc 



198 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Tôn chứng 1: Đại sư Phổ Minh 

- Tôn chứng 2: Đại sư Hoằng Đề 

- Tôn chứng 3: Đại sư Hoằng Tri 

- Tôn chứng 4: Đại sư Hoằng Cung 

- Tôn chứng 5: Đại sư Diệu Nguyên 

- Tôn chứng 6: Đại sư Hoằng Trung 

- Tôn chứng 7: Đại sư Diệu Quang 

- Dẫn thỉnh 1: Thượng tọa Hoằng Sự 

- Dẫn thỉnh 2: Thượng tọa Huệ Pháp 

- Dẫn thỉnh 3: Thượng tọa Khánh Lâm 

- Dẫn thỉnh 4: Thượng tọa Diệu Toàn. 

Trong Giới đàn này, có nhiều vị giới tử về sau trở thành bậc 

lương đống của Phật giáo Việt Nam và Quảng Ngãi như: Hòa 

thượng Chơn Quý Khánh Anh - Thượng thủ Giáo hội Tăng-già Nam 

Việt, trụ trì chùa Phước Hậu, tỉnh Vĩnh Long; Hòa thượng Chơn Sử 

Khánh Tín - Thành viên Hội đồng Trưởng lão Viện Tăng Thống 

GHPGVNTN, khai sơn chùa Thọ Sơn, huyện Tư Nghĩa, Quảng 

Ngãi, v.v... 

2.3. Giới đàn chùa Sắc tứ Thạch Sơn 

Giới đàn được khai mở ngày mồng 8 tháng 4 năm Giáp Tuất 

[1934] tại chùa Sắc tứ Thạch Sơn trên núi Phú Thọ, huyện Tư 

Nghĩa. Giới đàn này do Hòa thượng Hoằng Thạc làm Đường đầu 

và được thiền sư Mật Thể và ngài Trí Độ ghi rõ trong tạp chí Viên 

Âm như sau: 

- Đường đầu: Hòa thượng Hoằng Thạc 

- Yết-ma: Hòa thượng Huệ Minh 

- Giáo thọ: Hòa thượng Thiện Quả 

- Tôn chứng 1: Đại sư Hoằng Chí 

- Tôn chứng 2: Đại sư Tôn Nguyên 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 199 

- Tôn chứng 3: Đại sư Diệu Đàm 

- Tôn chứng 4: Đại sư Hoằng Quy 

- Tôn chứng 5: Đại sư Hoằng Duyệt 

- Tôn chứng 6: Đại sư Bảo Thọ 

- Tôn chứng 7: Đại sư Hoằng Nghị 

- Dẫn thỉnh 1: Thượng tọa Quảng Tu 

- Dẫn thỉnh 2: Thượng tọa Chơn Không 

- Dẫn thỉnh 3: Thượng tọa Phước Hậu 

- Dẫn thỉnh 4: Thượng tọa Khánh Tôn.  

Giới tử đắc giới có các vị như: Chơn Miên Trí Hưng - Phó 

Đạo thống Giáo hội Cổ Sơn Môn Việt Nam, khai sơn chùa Từ Lâm 

(Tư Nghĩa, Quảng Ngãi); Hòa thượng Như Triện Trí Nhãn - Thành 

viên Hội đồng Chứng minh GHPGVN, trụ trì Tổ đình Chúc Thánh 

(Hội An). 

2.4. Giới đàn chùa Sắc tứ Từ Lâm 

Giới đàn được khai mở vào ngày mồng 10 tháng 7 năm Tân 

Sửu [1961] tại chùa Sắc tứ Từ Lâm, do Hòa thượng Chơn Miên Trí 

Hưng làm Đường đầu. 

- Đường đầu: Hòa thượng Trí Hưng 

- Yết-ma: Hòa thượng Huệ Phước, Hòa thượng Phước Minh 

- Giáo thọ: Hòa thượng Chánh Đạo, Hòa thượng Quang Lý 

- Tôn chứng 1: Thượng tọa Pháp Minh 

- Tôn chứng 2: Thượng tọa Tín Truyền 

- Tôn chứng 3: Thượng tọa Trí Tạng 

- Tôn chứng 4: Thượng tọa Phước Chí 

- Tôn chứng 5: Thượng tọa Hồng Liên 

- Tôn chứng 6: Thượng tọa Diên Khánh 

- Tôn chứng 7: Thượng tọa Phước Hiền 



200 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Dẫn thỉnh 1: Đại đức An Truyền 

- Dẫn thỉnh 2: Đại đức An Thiên 

- Dẫn thỉnh 3: Đại đức Minh Ngộ 

- Dẫn thỉnh 4: Đại đức An Chấn. 

Giới tử đắc giới tại Giới đàn này có các vị: Hòa thượng Như 

Duyên An Điền - trụ trì chùa Từ Nghiêm (Tư Nghĩa); Hòa thượng 

Như Hùng Trí Giác - trụ trì chùa Minh Tịnh (Quy Nhơn). 

2.5. Giới đàn chùa Tỉnh hội Phật giáo Quảng Ngãi 

Giới đàn tổ chức vào ngày 01 tháng 8 năm Kỷ Dậu (1969)(12) 

tại chùa Phật Học tỉnh Quảng Ngãi (nay là chùa Pháp Hóa), do Hòa 

thượng Thích Khánh Tín làm Đường đầu Hòa thượng. 

- Đường đầu: Hòa thượng Khánh Tín 

- Yết-ma: Thượng tọa Huyền Đạt 

- Giáo thọ: Thượng tọa Huyền Tế 

- Tôn chứng 1: Thượng tọa Giải An 

- Tôn chứng 2: Thượng tọa Hồng Ân 

- Tôn chứng 3: Đại đức Thanh Phước 

- Tôn chứng 4: Đại đức Diên Thành 

- Tôn chứng 5: Đại đức Giải Tân 

- Tôn chứng 6: Đại đức Hạnh Trí 

- Tôn chứng 7: Đại đức Như Hậu. 

2.6. Đại giới đàn Pháp Hóa 

Đại giới đàn lấy đạo hiệu của tổ Phật Bảo Pháp Hóa - Tổ khai 

sơn tổ đình Thiên Ấn, do Ban Trị sự GHPGVN tỉnh Quảng Ngãi tổ 

chức vào các ngày 20-23 tháng 11 năm Kỷ Sửu (04-06/01/2010) tại 

chùa Pháp Hóa, trụ sở Ban Trị sự tỉnh Giáo hội. Giới đàn cung thỉnh 

Hòa thượng Thích Thiện Bình làm Đường đầu truyền giới. Hội đồng 

Thập sư gồm chư vị tôn túc được cung thỉnh từ các tỉnh thành như sau: 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 201 

- Đường đầu: Hòa thượng Thiện Bình 

- Yết-ma: Hòa thượng Viên Giác 

- Giáo thọ: Hòa thượng Minh Thông 

- Tôn chứng 1: Hòa thượng Giác Hà 

- Tôn chứng 2: Hòa thượng Tâm Linh 

- Tôn chứng 3: Thượng tọa Hạnh Trình 

- Tôn chứng 4: Thượng tọa Viên Thanh 

- Tôn chứng 5: Thượng tọa Giải Trọng 

- Tôn chứng 6: Thượng tọa Thiện Vinh 

- Tôn chứng 7: Thượng tọa Hạnh Trân 

- Dẫn thỉnh 1: Thượng tọa Minh Nghĩa 

- Dẫn thỉnh 2: Thượng tọa Như Phẩm 

- Dẫn thỉnh 3: Thượng tọa ... 

- Dẫn thỉnh 4: Thượng tọa Hạnh Khương. 

Đây là Giới đàn duy nhất của Phật giáo Quảng Ngãi kể từ sau 

năm 1975 cho đến ngày hôm nay. 

* * * 

Trong tinh thần “Tiếp dẫn hậu lai, báo Phật ân đức”, từ trước 

đến nay chư vị tôn túc tại Quảng Ngãi thường khai mở Giới đàn để 

tuyển người nối tiếp dòng Thánh. Với những tư liệu còn lưu lại 

chúng ta có thể thống kê các giới đàn như sau: 

- Trong thế kỷ XIX, chỉ còn lưu lại sử liệu 4 Giới đàn, trong 

đó có 1 Giới đàn biết rõ tôn danh Hội đồng Thập sư. 

- Trong thế kỷ XX, Tăng-già tỉnh Quảng Ngãi đã mở được 22 

Giới đàn. Trong đó, từ năm 1950 trở về trước có 11 Giới đàn do 

tông môn pháp phái khai mở. Từ năm 1950 đến năm 2000 có 11 

Giới đàn, trong đó GHPGVNTN tổ chức 3 Giới đàn và GHCSM tổ 

chức 8 Giới đàn. 



202 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Từ năm 2000 đến nay, tỉnh Quảng Ngãi mở duy nhất một 

Giới đàn vào năm 2010, do Ban Trị sự GHPGVN tỉnh Quảng Ngãi 

tổ chức. 

Sự thống kê trên chỉ mang tính tương đối chứ chưa hẳn hoàn 

toàn chính xác. Tuy nhiên, phần nào cũng mô tả khái quát được tình 

hình sinh hoạt của Tăng-già Quảng Ngãi xuyên suốt chiều dài lịch 

sử Phật giáo. Mong rằng trong tương lai, Phật giáo Quảng Ngãi sẽ 

kiến khai nhiều Giới đàn để đào tạo tăng tài, đáp ứng được nhu cầu 

tu học của Tăng Ni, Phật tử nơi vùng đất Cẩm Thành này. 

 

Chú thích 

[1]. Tổ Vô Minh Huệ Kinh thuộc đời 26 tông Tào Động và là Sơ tổ chi phái Thọ 

Xương. Kệ truyền pháp của ngài như sau: “慧 元 道 大 興。法 界 一 鼎 新。

通 天 兼 徹 地。耀 古 復 騰 今” (Tuệ Nguyên Đạo Đại Hưng, Pháp Giới Nhất 

Đỉnh Tân, Thông Thiên Kiêm Triệt Địa, Diệu Cổ Phục Đằng Kim). 

[2]. Kệ phái do thiền sư Trí Bản Đột Không biệt xuất như sau: “智 慧 清 浄。道 德 

圓 明。真 如 性 海。寂 照 普 通。心 源 廣 續。本 覺 昌 隆。能 仁 聖 果。

常 演 寬 弘。惟 傳 法 印。証 悟 會 容。堅 持 戒 定。永 繼 祖 宗” (Trí Tuệ 

Thanh Tịnh, Đạo Đức Viên Minh, Chơn Như Tánh Hải, Tịch Chiếu Phổ Thông, 

Tâm Nguyên Quảng Tục, Bổn Giác Xương Long, Năng Nhơn Thánh Quả, 

Thường Diễn Khoan Hoằng, Duy Truyền Pháp Ấn, Chánh Ngộ Hội Dung, Kiên 

Trì Giới Hạnh, Vĩnh Kế Tổ Tông). 

[3]. Trong chi phái Lâm Tế Thiên Đồng có pháp danh chữ Như thuộc đời pháp 39 và 

chi phái Lâm Tế Chúc Thánh chữ Như thuộc đời pháp 41. Tuy nhiên trong giai 

đoạn lịch sử này, chi Thiên Đồng mới xuống tới chữ Phật hoặc Tổ tức đời 35, 36 

và chi Chúc Thánh mới tới chữ Thiệt hoặc Pháp tức đời 35, 36. Vì thế chữ Như 

ở đây thuộc pháp kệ của chi phái Trí Bản Đột Không. 

[4]. Kệ phái Lâm Tế Thiên Đồng do tổ Đạo Mân Mộc Trần biệt xuất như sau: “道 本 

元 成 佛 祖 先。明 如 红 日 麗 中 天。靈 源 廣 潤 慈 風 普。照 世 真 燈 萬 

古 傳” (Đạo Bổn Nguyên Thành Phật Tổ Tiên, Minh Như Hồng Nhật Lệ Trung 

Thiên, Linh Nguyên Quảng Nhuận Từ Phong Phổ, Chiếu Thế Chơn Đăng Vạn 

Cổ Truyền) [Xem thêm: Thích Như Tịnh, Lịch sử truyền thừa thiền phái Lâm Tế 

Chúc Thánh, phần “Phụ lục - Các bài kệ truyền thừa của tông Lâm Tế tại Việt 

Nam”, Nxb. Phương Đông, TP.HCM 2009, tr. 557]. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 203 

[5]. Long vị thờ ngài tại chùa Diệu Giác, huyện Bình Sơn ghi là “Phật Tuyết Tường 

Quang Quảng Độ”. Nhưng long vị thờ tại tổ đình Phước Lâm, Hội An ghi là 

“Pháp Ấn Tường Quang Quảng Độ”. Cả hai long vị đều ghi thế thứ đời 36 tông 

Lâm Tế. Nếu dùng pháp danh chữ “Phật” phải là đời 35 mới đúng. Tương truyền 

ngài xuất gia với tổ Minh Lượng Thành Đẳng, sau cầu pháp với tổ Thiệt Dinh 

Ân Triêm nên có 2 pháp danh. Ở đây, chúng tôi căn cứ theo long vị chùa Diệu 

Giác, xếp ngài vào kệ phái Thiên Đồng. 

[6]. Tổ sư Thiệt Diệu Liễu Quán xuất kệ truyền thừa như sau: “實 際 大 道。性 海 

清 澄。心 源 廣 潤。德 本 慈 風。戒 定 福 慧。體 用 圓 通。永 超 智 果。

密 契 成 功。傳 持 妙 理。演 暢 正 宗。行 解 將 應。達 悟 眞 空” (Thiệt Tế 

Đại Đạo, Tánh Hải Thanh Trừng, Tâm Nguyên Quảng Nhuận, Đức Bổn Từ 

Phong, Giới Định Phước Huệ, Thể Dụng Viên Thông, Vĩnh Siêu Trí Quả, Mật 

Khế Thành Công, Truyền Trì Diệu Lý, Diễn Xướng Chánh Tông, Hành Giải 

Tương Ưng, Đạt Ngộ Chân Không). 

[7]. Tổ sư Minh Hải Pháp Bảo biệt xuất kệ truyền thừa như sau: “明 實 法 全 彰。

印 真 如 是 同。祝 聖 夀 天 久。祈 國 祚 地 長。得 正 律 爲 宗。祖 道 解 

行 通。覺 華 菩 提 樹。充 滿 人 天 中” (Minh Thiệt Pháp Toàn Chương, Ấn 

Chơn Như Thị Đồng, Chúc Thánh Thọ Thiên Cửu, Kỳ Quốc Tộ Địa Trường, 

Đắc Chánh Luật Vi Tông, Tổ Đạo Giải Hạnh Thông, Giác Hoa Bồ Đề Thọ, Sung 

Mãn Nhơn Thiên Trung). 

[8]. Xem thêm: Thích Như Tịnh, Lịch sử truyền thừa thiền phái Lâm Tế Chúc Thánh, 

Nxb. Phương Đông, TP.HCM 2009. 

[9]. Về sử liệu Giới đàn này, tiểu sử ngài Thanh Thái Phước Chỉ ghi Giới đàn mở 

tháng 7 năm Nhâm Ngọ [1882], tiểu sử ngài Phước Hoa trong “Gia phả tộc 

Trang” ghi ngày 13 tháng 5 năm Nhâm Ngọ [1882]. 

[10]. Căn cứ vào lòng long vị Hòa thượng Từ Nhơn thờ tại chùa Viên Quang và bản 

“Chánh pháp nhãn tạng” do ngài Từ Nhơn phú pháp cho đệ tử Ấn Đức Tổ Luân 

Thiện Thơ ngày 15 tháng Giêng năm Ất Mùi [1895]. 

[11]. Vì không đủ tư liệu tra địa danh xưa để đúng với tên thật làng, xã nơi các chùa 

mà chư tổ mở Giới đàn nên chúng tôi ghi địa danh ngày hôm nay để tiện theo 

dõi. 

[12]. Căn cứ điệp đàn của Hòa thượng Thích Hạnh Khương - trụ trì chùa Phú Văn, 

Nghĩa Hành, Quảng Ngãi. Ngài thọ Sa-di trong Giới đàn này. 

 

  



204 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

THIỀN PHÁI LÂM TẾ CHÚC THÁNH 

TẠI TỈNH BÌNH ĐỊNH13 

          

Trong lịch sử xây dựng và phát triển đất nước, thời kỳ Trịnh 

Nguyễn phân tranh hay còn gọi Đàng ngoài-Đàng trong là giai đoạn 

bi hùng của dân tộc Việt Nam. Cũng trong giai đoạn nầy, thiền phái 

Lâm Tế được truyền vào và phát triển nhanh chóng tại Việt Nam. 

Các vị thiền sư Viên Văn Chuyết Chuyết (1590-1644); Minh Châu 

Hương Hải (1628-1715); Nguyên Thiều Siêu Bạch (1648-1728), 

Minh Hải Pháp Bảo (1670-1746), Thiệt Diệu Liễu Quán (1667-

1741) v.v... đều là những bậc long tượng, sùng hưng Phật pháp, phát 

triển tông môn khiến dòng thiền Lâm Tế ngày càng hưng thịnh. 

Trong đó, thiền sư Minh Hải Pháp Bảo (1670-1746) biệt kệ truyền 

thừa lập nên chi phái thiền mà lịch sử gọi là Thiền phái Lâm Tế 

Chúc Thánh. 

1. Thiền sư Minh Hải Pháp Bảo và kệ truyền thừa: 

Thiền sư Minh Hải Pháp Bảo thế danh Lương Thế Ân, sinh 

giờ Tuất ngày 28 tháng 6 năm Canh Tuất (1670), tại huyện Đồng 

An, tỉnh Phước Kiến, Trung Hoa. Ngài xuất gia tại chùa Báo Tư 

tỉnh Quảng Châu với pháp danh Minh Hải, tự Đắc Trí (1), nối pháp 

đời 34 tông Lâm Tế theo kệ phái Thiên Đồng pháp phái của tổ sư 

Tổ Định Tuyết Phong (2). Năm 1695, Ngài sang Đàng Trong cùng 

phái đoàn của thiền sư Thạch Liêm Thích Đại Sán và tham dự giới 

đàn tại chùa Thiền Lâm. Tại Thuận Hóa, tổ Minh Hải đã cầu pháp 

nhân duyên với thiền sư Siêu Bạch Thọ Tông tại chùa Quốc Ân với 

pháp hiệu Pháp Bảo. Sau đó, Ngài vào Quảng Nam lập chùa Chúc 

Thánh để hoằng dương chánh pháp. Tại nơi đây, thiền sư Minh Hải 

Pháp Bảo đã biệt kệ khai phái, lập nên dòng thiền Lâm Tế Chúc 

Thánh được truyền thừa mãi cho tới ngày hôm nay.  

                                                 
13 Kỷ yếu hội thảo khoa học, Phật Giáo và Văn Học Bình Định, T1, Nxb KHXH 2018. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 205 

Bài kệ truyền pháp của tổ Minh Hải Pháp Bảo như sau: 

明 實 法 全 彰 

印 真 如 是 同 

祝 聖 壽 天 久 

祈 國 祚 地 長 

得 正 律 為 宗 

祖 道 解 行 通 

覺 花 菩 提 樹 

充 滿 人 天 中 

Minh Thiệt Pháp Toàn Chương 

Ấn Chơn Như Thị Đồng 

Chúc Thánh Thọ Thiên Cửu 

Kỳ Quốc Tộ Địa Trường 

Đắc Chánh Luật Vi Tông 

Tổ Đạo Giải Hành Thông 

Giác Hoa Bồ Đề Thọ 

Sung Mãn Nhơn Thiên Trung 

Bài kệ truyền pháp của Thiền sư Minh Hải Pháp Bảo tổng 

cộng 8 câu và 40 chữ. Trong đó 4 câu đầu dùng để đặt pháp danh 

và 4 câu sau dùng để đặt pháp tự. Đây có thể là quy định của tổ sư 

Minh Hải Pháp Bảo và cũng là điểm đặc biệt của dòng thiền này. 

Các vị đệ tử của Tổ đều có pháp danh, pháp tự song hành cùng nhau 

như: Thiệt Dinh Chánh Hiển Ân Triêm (1712-1796): khai sơn chùa 

Phước Lâm, Quảng Nam; Thiệt Uyên Chánh Thông Chí Bảo: khai 

sơn chùa Bảo Lâm, Quảng Nam; Thiệt Diệu Chánh Hiền (...?-

1749): trụ trì chùa Chúc Thánh, Quảng Nam; Thiệt Mẫn Chánh 

Dung (...?-1785); Thiệt Thọ Chánh Khóa (...?-1751): tăng chúng 

chùa Chúc Thánh; Thiệt Đạo Chánh Thường Chơn Như, Thiệt Gia 



206 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Chánh Thất: tăng chúng chùa Phước Lâm; Thiệt Đàm Chánh Luân: 

chùa Long Bàn, Quảng Ngãi; Thiệt Đăng Chánh Trí Bảo Quang 

(1699-1782): khai sơn chùa Sơn Long, Quy Nhơn, Bình Định; Thiệt 

Thuận Chánh Mạng Huệ Trương (1716-1764): khai sơn chùa Linh 

Sơn, Phù Cát, Bình Định v.v... 

Thiền sư Minh Hải Pháp Bảo viên tịch vào ngày mồng 7 tháng 

11 năm Bính Dần (1746), thế thọ 77 tuổi, bảo tháp lưu giữ nhục 

thân Ngài được kiến lập trong khuôn viên tổ đình Chúc Thánh, 

Quảng Nam. 

Từ tổ đình Chúc Thánh, các hàng đệ tử, pháp tôn của tổ sư 

Minh Hải Pháp Bảo đã đem chánh pháp và pháp kệ của Ngài truyền 

bá khắp nơi tại Đàng Trong nước Việt trong đó có tỉnh Bình Định. 

2. Sự truyền thừa Thiền phái Lâm Tế Chúc Thánh tại tỉnh 

Bình Định: 

 

Pháp quyển truyền thừa của dòng thiền Lâm Tế Chúc Thánh  
tại tỉnh Bình Định 

Ảnh Thông Từ 

Theo như tư liệu sưu khảo của cố Hòa thượng Thích Đỗng 

Quán (1926-2009) trụ trì chùa Thiên Hòa thì hai vị thiền sư Thiệt 

Đăng Chánh Trí Bảo Quang (1699-1782) sáng lập Giang Long thiền 

thất tức tổ đình Sơn Long thuộc thành phố Quy Nhơn và Thiệt 

Thuận Chánh Mạng Huệ Trương (1716-1764) khai sơn chùa Linh 

Sơn thuộc huyện Phù Cát tỉnh Bình Định là đệ tử tổ Minh Hải Pháp 

Bảo. Có nghĩa là hai vị thiền sư này là những người đầu tiên đem 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 207 

pháp kệ của dòng Chúc Thánh truyền bá tại Bình Định. Tuy nhiên, 

trong quá trình khảo sát chùa Sơn Long cũng như căn cứ tư liệu của 

Lộc Xuyên Đặng Quý Địch trong tác phẩm "Những Ngôi Chùa Tiêu 

Biểu tỉnh Bình Định, tập Hạ" (còn cảo bản) phần viết về chùa Linh 

Sơn thì chúng tôi thấy cả hai vị thiền sư đều không có pháp tự chữ 

Chánh đứng đầu. Có nghĩa là chỉ có pháp danh Thiệt Đăng hiệu Bảo 

Quang và Thiệt Thuận hiệu Huệ Trương. Nơi đây chúng tôi ghi lại 

lòng long vị để khảo cứu vấn đề này. 

 

Tổ đình Sơn Long, TP, Quy Nhơn: Tổ đình của Thiền phái Chúc Thánh  
tại tỉnh Bình Định 

Ảnh Thông Từ 

Long vị thiền sư Thiệt Đăng Bảo Quang tại tổ đình Sơn Long 

ghi như sau: 

嗣 臨 濟 三 十 五 世 江 隆 堂 上 上 寶 下 光 諱 實 燈 老 和 尚 覺 靈 

貎 座  

Tự Lâm Tế Tam Thập Ngũ Thế Giang Long Đường Thượng 

thượng BẢO hạ QUANG Húy THIỆT ĐĂNG Lão Hòa Thượng 

Giác Linh Nghê Tọa. 

Long vị thiền sư Thiệt Thuận Huệ Trương tại tổ đình Linh Sơn 

ghi như sau: 



208 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

勅 賜 臨 濟 正 宗 三 十 五 世 靈 山 堂 上 上 實 下 順 號 慧 張 和 尚 覺 

靈 蓮 座  

Sắc Tứ Lâm Tế Chánh Tông Tam Thập Ngũ Thế Linh Sơn 

Đường Thượng thượng THIỆT hạ THUẬN Hiệu HUỆ TRƯƠNG 

Hòa Thượng Giác Linh Liên Tòa. 

Căn cứ vào lòng long vị của hai vị tổ sư, chúng tôi hoàn toàn 

không thấy có pháp tự Chánh Trí và Chánh Mạng. Như vậy, thiền 

sư Thiệt Đăng Bảo Quang và Thiệt Thuận Huệ Trương có phải là 

đệ tử truyền thừa của tổ Minh Hải Pháp Bảo hay không? Căn cứ vào 

tư liệu nào mà cố Hòa thượng Thích Đỗng Quán lại khẳng định như 

vậy? Bởi lẽ đồng thời pháp đời thứ 35, các vị thiền sư có pháp danh 

chữ THIỆT đứng đầu theo pháp kệ Thiên Đồng pháp phái rất nhiều, 

nếu như không có pháp tự chữ CHÁNH đi kèm thì chúng ta khó 

phân biệt vị nào là đệ tử tổ Minh Hải Pháp Bảo hay là đệ tử tổ Minh 

Giác Kỳ Phương hoặc là Minh Dung Pháp Thông, Minh Hoằng Tử 

Dung, Minh Lượng Thành Đẳng v.v... 

 

Bảo tháp thiền sư Thiệt Thuận Huệ Trương, đời 35 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 
2 thiền phái Chúc Thánh, khai sơn tổ đình Linh Sơn, Phù Cát 

Ảnh Thông Từ 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 209 

Cho đến nay, chúng tôi cũng chưa tìm được sử liệu cụ thể liên 

quan đến hành trạng của hai vị thiền sư, hy vọng về sau đầy đủ nhân 

duyên sẽ đưa ra kết luận cụ thể. Tạm thời, chúng tôi xem thiền sư 

Thiệt Đăng Bảo Quang và Thiệt Thuận Huệ Trương đời 35 tông 

Lâm Tế, thế hệ thứ 2 pháp phái Chúc Thánh là những vị truyền pháp 

kệ đầu tiên của dòng Chúc Thánh vào tỉnh Bình Định. 

Đến đời pháp thứ 36 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 3 pháp phái Chúc 

Thánh có các thiền sư như: Pháp Mãn Truyền Thành (3): long vị thờ 

tại chùa Linh Sơn, Phù Cát; Pháp Tịnh Luật Phong Viên Quang (4): 

khai sơn chùa Thiên Hòa, Tuy Phước(5) v.v... 

 

Tổ đình Thiên Hòa huyện Tuy Phước, Bình Định  
do thiền sư Pháp Tịnh Viên Quang đời 36 tông Lâm Tế,  

thế hệ thứ 3 thiền phái Chúc Thánh khai sơn 

Ảnh Như Tịnh 

Đến đời pháp thứ 37 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 4 pháp phái Chúc 

Thánh có các thiền sư như: Toàn Chơn Thành Nhơn (6): long vị thờ 

tại chùa Linh Sơn, Phù Cát; Toàn Thái Phước Long (7) (1767-1838): 

long vị thờ tại chùa Linh Sơn, Phù Cát; Toàn Ứng Phổ Chiêu (8) 



210 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

(1760-1815): khai sơn chùa Long Sơn, Phù Cát; Toàn Tín Đức 

Thành (9): khai sơn chùa Khánh Lâm, Tuy Phước và chùa Thanh 

Long, Phù Cát; Toàn Ý Vi Tri Phổ Huệ (10) (1799-1872): khai sơn 

chùa Phổ Bảo, Tuy Phước; Toàn Định Vi Quang Bảo Tạng (11) (1789-

1842): trùng hưng trụ trì chùa Thắng Quang tại Hoài Nhơn v.v... 

 

Tổ đình Phổ Bảo huyện Tuy Phước, Bình Định  
do thiền sư Toàn Ý Phổ Huệ (1799-1872) đời 37 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 4 

 thiền phái Chúc Thánh khai sơn 

Ảnh Như Tịnh 

Căn cứ vào những tư liệu còn lưu tại các tổ đình cũng như các 

bảng Chánh pháp nhãn tạng, chúng tôi có thể khẳng định thiền phái 

Lâm Tế Chúc Thánh tại tỉnh Bình Định được truyền thừa và phát 

triển bởi pháp hệ của thiền sư Pháp Kiêm Luật Oai Minh Giác từ tổ 

đình Phước Lâm, Quảng Nam truyền vào và pháp hệ của thiền sư 

Pháp Chuyên Luật Truyền Diệu Nghiêm từ tổ đình Từ Quang, Phú 

Yên truyền ngược ra. 

a. Pháp hệ của Thiền sư Pháp Kiêm Minh Giác (1747-1830): 

Đệ tử của thiền sư Pháp Kiêm Minh Giác hành đạo tại Bình 

Định có 2 vị. Đó là thiền sư Toàn Định Vi Quang Bảo Tạng: trùng 

hưng chùa Thắng Quang, huyện Hoài Nhơn và Toàn Ý Vi Tri Phổ 

Huệ: khai sơn chùa Phổ Bảo, huyện Tuy Phước.  



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 211 

Mạch pháp của ngài Toàn Ý Phổ Huệ như sau: 

- Đời 34: Minh Hải Đắc Trí Pháp Bảo: Chùa Chúc Thánh, 

Quảng Nam 

- Đời 35: Thiệt Dinh Chánh Hiển Ân Triêm: Chùa Phước Lâm, 

Quảng Nam 

- Đời 36: Pháp Kiêm Luật Oai Minh Giác: Chùa Phước Lâm, 

Quảng Nam 

- Đời 37: Toàn Ý Vi Tri Phổ Huệ: Chùa Phổ Bảo, Bình Định 

- Đời 38: Chương Hiệp Tuyên Thủ Chánh Trì: Chùa Thiên 

Hòa, Bình Định 

- Đời 39: Ấn Bình Như Cẩn Bửu Quang: Chùa Thiên Hòa, 

Bình Định 

- Đời 40: Chơn Cảnh Đạo Thông Trí Thắng (12): Chùa Thiên 

Hưng, Phan Rang 

- Đời 41: Như Thọ Giải Thoát Huyền Tân: Chùa Thiền Lâm, 

Phan Rang 

- Đời 42: Thị Quảng Hạnh Nhơn Đỗng Quán: Chùa Thiên 

Hòa, Bình Định 

Trong khi đó, hệ của ngài Toàn Định Bảo Tạng phát triển tại 

tổ đình Thắng Quang cũng như các tự viện tại khu vực Bắc Bình 

Định bao gồm Hoài Nhơn, Tam Quan v.v... 

Mạch pháp của ngài Toàn Định Bảo Tạng được truyền thừa 

như sau: 

- Đời 34: Minh Hải Đắc Trí Pháp Bảo: Chùa Chúc Thánh, 

Quảng Nam 

- Đời 35: Thiệt Dinh Chánh Hiển Ân Triêm: Chùa Phước Lâm, 

Quảng Nam 

- Đời 36: Pháp Kiêm Luật Oai Minh Giác: Chùa Phước Lâm, 

Quảng Nam 



212 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Đời 37: Toàn Định Vi Quang Bảo Tạng: Chùa Thắng Quang, 

Bình Định 

- Đời 38: Chương An Tông Bổn Quảng Khánh:Chùa Thắng 

Quang, Bình Định 

- Đời 39: Ấn Luân Mỹ Hoán Hoằng Hóa: Chùa Thắng Quang, 

Bình Định 

- Đời 40: Chơn Sự Đạo Thể Khánh Quý: Chùa Thắng Quang, 

Bình Định 

- Đời 41: Như Thông Giải Minh Huyền Ngộ: Chùa Thắng 

Quang, Bình Định 

- Đời 42: Thị Bổn Hạnh Thiện Hồng Viên: Chùa Thắng 

Quang, Bình Định 

Đầu thế kỷ 20, một hệ trực thuộc chi thiền sư Pháp Kiêm Minh 

Giác từ Quảng Ngãi truyền vào Bình Định. Đó là thiền sư Chơn 

Giám Đạo Quang Trí Hải đời 40 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 8 pháp 

phái Chúc Thánh khai sơn chùa Bích Liên, huyện An Nhơn và thiền 

sư Chơn Phước Đạo Thông Huệ Pháp (1887-1975), đời pháp 40, 

thế hệ thứ 8 pháp phái Chúc Thánh khai sơn chùa Minh Tịnh tại 

thành phố Quy Nhơn. 

Mạch pháp của Thiền sư Chơn Giám Trí Hải chùa Bích Liên 

được truyền thừa như sau: 

- Đời 36: Pháp Kiêm Luật Oai Minh Giác: Chùa Phước Lâm, 

Quảng Nam 

- Đời 37: Toàn Chiếu Trí Minh Bảo Ấn: Chùa Thiên Ấn, 

Quảng Ngãi 

- Đời 38: Chương Khước Tông Tuyên Giác Tánh:Chùa Thiên 

Ấn, Quảng Ngãi 

- Đời 39: Ấn Lãnh Tổ Tòng Hoằng Thạc: Chùa Thạch Sơn, 

Quảng Ngãi 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 213 

- Đời 40: Chơn Giám Đạo Quang Trí Hải: Chùa Bích Liên, 

Bình Định 

- Đời 41: Như Định Giải Phát Huyền Ấn: Chùa Bích Liên, 

Bình Định 

Mạch pháp của Thiền sư Chơn Phước Huệ Pháp chùa Minh 

Tịnh được truyền thừa như sau: 

- Đời 36: Pháp Kiêm Luật Oai Minh Giác: Chùa Phước Lâm, 

Quảng Nam 

- Đời 37: Toàn Chiếu Trí Minh Bảo Ấn: Chùa Thiên Ấn, 

Quảng Ngãi 

- Đời 38: Chương Khước Tông Tuyên Giác Tánh:Chùa Thiên 

Ấn, Quảng Ngãi 

- Đời 39: Ấn Tịnh Kim Liên Hoằng Thanh: Chùa Cảnh Tiên, 

Quảng Ngãi 

- Đời 40: Chơn Phước Đạo Thông Huệ Pháp: Chùa Minh Tịnh, 

Bình Định 

- Đời 41: Như Hùng Minh Oai Trí Giác: Chùa Minh Tịnh, Bình Định 

Như vậy, hệ của ngài Pháp Kiêm Minh Giác truyền thừa tại 

Bình Định rất ít. Trong khi đó hệ của ngài Pháp Chuyên Diệu 

Nghiêm từ Phú Yên truyền ngược ra rất sâu rộng và đóng vai trò 

chủ đạo trong sự phát triển dòng thiền Lâm Tế Chúc Thánh. 

b. Pháp hệ của thiền sư Pháp Chuyên Diệu Nghiêm 

(1726-1798): 

Thiền sư Pháp Chuyên Luật Truyền Diệu Nghiêm là đệ tử đắc 

pháp của thiền sư Thiệt Dinh Ân Triêm tại tổ đình Phước Lâm, Hội 

An. Ngài vào hành đạo tại Phú Yên là khai sơn chùa Từ Quang tại 

Bạch Thạch sơn, huyện Tuy An. Từ đây, chùa Từ Quang đóng vai 

trò quan trọng trong việc đào tạo Tăng tài cho thiền phái Chúc 

Thánh nói riêng và Phật giáo Việt Nam nói chung từ cuối thế kỷ 18 

đến đầu thế kỷ 20. Từ Phú Yên, các đệ tử của thiền sư Pháp Chuyên 



214 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Diệu Nghiêm đã đem pháp kệ tổ Minh Hải Pháp Bảo truyền ngược 

ra lại tỉnh Bình Định. Trong đó có các ngài như Toàn Thể Vi Lương 

Linh Nguyên (1765-1844): khai sơn chùa Long Tường; Toàn Tín 

Đức Thành: khai sơn chùa Khánh Lâm và chùa Thanh Long và một 

vài vị đệ tử của thiền sư Toàn Nhật Vi Bảo Quang Đài (1757-1834) 

thuộc hàng chữ Chương hoằng hóa tại Bình Định. 

- Mạch pháp truyền thừa của thiền sư Toàn Thể Vi Lương Linh 

Nguyên như sau: 

Thiền sư Toàn Thể Linh Nguyên là đệ tử thượng túc của tổ 

Pháp Chuyên Diệu Nghiêm và được kế đăng trụ trì chùa Từ Quang. 

Về sau, ngài ra Bình Định khai sơn chùa Long Tường tại thôn 

Lương Quang, xã Phước Quang, huyện Tuy Phước. Ngoài sự truyền 

thừa sâu rộng ở tỉnh Phú Yên, tại đây pháp mạch của ngài Toàn Thể 

Linh Nguyên như sau: 

- Đời 37: Toàn Thể Vi Lương Linh Nguyên: Chùa Long 

Tường, Bình Định 

- Đời 38: Chương Hướng Chí Thăng: Chùa Long Tường, 

Bình Định 

- Đời 39: Ấn Thanh Tổ Cần Chánh An: Chùa Long Tường, 

Bình Định 

- Đời 40: Chơn Hòa Đạo Nguyên Chánh Nhơn: Chùa Long 

Tường, Bình Định 

- Đời 41: Như Chất Tâm Thông: Chùa Long Tường, Bình Định 

Đến đời ngài Như Chất Tâm Thông, do không có đệ tử nên sự 

truyền thừa bị gián đoạn. Ngoài ra, chúng ta được biết thiền sư Toàn 

Thể Linh Nguyên còn có một vài vị đệ tử như: Chương Tân Tuyên Chí 

Chánh Trực (1803-1874): trụ trì chùa Long Tường kế sư huynh Chương 

Hướng Chí Thăng; Chương Tông Chí Bảo (1779-1849): trụ trì chùa 

Hội Khánh, thôn Kim Xuyên, xã Phước Hòa, huyện Tuy Phước; 

Chương Nhật Chí Minh: trụ trì chùa Thiên Đức, huyện Tuy Phước v.v... 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 215 

- Mạch pháp của thiền sư Toàn Nhật Vi Bảo Quang Đài thì có 

thiền sư Chương Thiện Hoằng Đạo (1797-1865): khai sơn chùa Phổ 

Quang, thôn Phổ Trạch, xã Phước Thuận, huyện Tuy Phước; thiền 

sư Chương Lý Nhất Quán Hoằng Hóa (1779-1849): khai sơn chùa 

Diêu Phong, thôn Diêu Trì, huyện Tuy Phước. Trong đó thiền sư 

Chương Lý Hoằng Hóa không có truyền nhân, còn thiền sư Chương 

Thiện Hoằng Đạo truyền được 6 đời như sau: 

- Đời 37: Toàn Nhật Vi Bảo Quang Đài: Chùa Viên Quang, 

Phú Yên 

- Đời 38: Chương Thiện Hoằng Đạo: Chùa Phổ Quang, Bình Định 

- Đời 39: Ấn Tịnh Phổ Tịnh Chánh Quảng: Chùa Phổ Quang, 

Bình Định 

- Đời 40: Chơn Lộc Thiện Niệm Hoằng Tế: Chùa Phổ Quang, 

Bình Định 

- Đời 41: Như Viễn Thiện Tư Chánh Niệm: Chùa Phổ Quang, 

Bình Định 

- Đời 42: Thị Thiệt Thiện Tâm Tâm An: Chùa Phổ Quang, 

Bình Định 

- Đời 43: Đồng Tâm Phước Lâm: Chùa Phổ Quang, Bình Định 

Đến đời ngài Đồng Tâm Phước Lâm do không có đệ tử kế thừa 

nên pháp mạch của ngài Chương Thiện Hoằng Đạo tại chùa Phổ 

Quang chấm dứt. 

- Pháp mạch truyền thừa của thiền sư Toàn Tín Đức Thành (13) 

có 3 chi như sau: 

Chi thứ nhất là ngài Chương Bảo Liễu Tạng truyền tại tổ đình 

Sơn Long cũng như các chùa Bạch Sa, chùa Thọ Sơn, chùa Bình 

Quang v.v.... 

- Đời 34: Minh Hải Đắc Trí Pháp Bảo: Chùa Chúc Thánh, 

Quảng Nam. 



216 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Đời 35: Thiệt Dinh Chánh Hiển Ân Triêm: Chùa Phước Lâm, 

Quảng Nam 

- Đời 36: Pháp Chuyên Luật Truyền Diệu Nghiêm: Chùa Từ 

Quang, Phú Yên 

- Đời 37: Toàn Tín Đức Thành: Chùa Khánh Lâm-Thanh 

Long, Bình Định 

- Đời 38: Chương Bảo Liễu Tạng: Chùa Khánh Lâm, Bình Định 

- Đời 39: Ấn Hải Viên Thông: Chùa Sơn Long, Bình Định 

- Đời 40: Chơn Tâm Phước Quang: Chùa Sơn Long, Bình Định 

- Đời 41: Như Huệ Thanh Nguyên Hoằng Thông: Chùa Bạch 

Sa, Bình Định 

Chi thứ hai của ngài Chương Trí Quảng Giác truyền tại 

chùa Hưng Khánh, về sau phát triển qua Phổ Bảo, Khánh Lâm, 

Nhạn Sơn v.v... 

- Đời 37: Toàn Tín Đức Thành: Chùa Khánh Lâm-Thanh 

Long, Bình Định 

- Đời 38: Chương Trí Quảng Giác: Chùa Hưng Khánh, Bình Định 

- Đời 39: Ấn Tổ Phước Minh: Chùa Hưng Khánh, Bình Định 

- Đời 40: Chơn Hương Chí Bảo: Chùa Hưng Khánh, Bình Định 

- Đời 41: Như Hòa Tâm Ấn: Chùa Hưng Khánh, Bình Định 

Chi thứ ba của ngài Chương Giác Nhơn Tâm tức Nhất Đắc 

hòa thượng trụ trì chùa Thanh Long, huyện Phù Cát. 

- Đời 37: Toàn Tín Đức Thành: Chùa Khánh Lâm-Thanh 

Long, Bình Định 

- Đời 38: Chương Giác Nhơn Tâm: Chùa Thanh Long, Bình Định 

- Đời 39: Ấn Cơ Viên Thường: Chùa Thiên Bình, Bình Định 

- Đời 40: Chơn Dụng Quang Phước: Chùa Thiên Bình, Bình Định 

- Đời 41: Như Từ Tâm Đạt: Chùa Thiên Bình, Bình Định 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 217 

- Đời 42: Thị Duật Hạnh Pháp Liễu Không: Chùa Thiên Bình, 

Bình Định 

- Đời 43: Đồng Tâm Phước Minh: Chùa Thiên Bình, Bình Định 

Ngoài ra, khoảng giữa và đầu thế kỷ 19, tại Bình Định có các 

vị thiền sư có pháp danh chữ Chương, thuộc đời 38 tông Lâm Tế, 

thế hệ thứ 5 pháp phái Chúc Thánh ra khai sơn hoặc đảm nhiệm trụ 

trì một số tự viện như sau: 

- Chương Nghĩa Tuyên Đức Thanh Tuyền (1761-1864): trùng 

hưng trụ trì chùa Sơn Long, xã Nhơn Bình, thành phố Quy Nhơn. 

- Chương Hải Thanh Nguyên (1779-1851): khai sơn chùa 

Thiên Trúc, thôn Bình Lâm, xã Phước Hòa, huyện Tuy Phước. 

- Chương Hạnh Chánh Tông: trụ trì chùa Linh Phong, thôn 

Phương Phi, xã Cát Tiến, huyện Phù Cát. 

- Chương Tánh Đức An: trụ trì chùa Bảo Quang, thôn Thắng 

Công, xã Nhơn Phúc, huyện An Nhơn. Ngài còn có long vị thờ tại 

tổ đường chùa Tường Vân, Huế. 

- Tỳ kheo ni Chương Tường Tuyên Thanh Vĩnh Điền (1798-

1871): khai sơn chùa Vĩnh Khánh, thôn Cẩm Văn, xã Nhơn Hưng, 

huyện An Nhơn. v.v... 

Tuy nhiên, với các vị Thiền sư này chúng tôi chưa đủ sử liệu 

để xác lập lại sự truyền thừa từ tổ Minh Hải Pháp Bảo đến đời các 

vị cũng như các thế hệ truyền thừa mạng mạch về sau. 

Cho đến giữa và cuối thế kỷ 19, các đời pháp thứ 38, 39 tông 

Lâm Tế, thế hệ thứ 5, thứ 6 chi phái Chúc Thánh thuộc chữ Chương, 

chữ Ấn đã ra khai sơn hoặc kế thừa phát huy tông môn rộng rãi khắp 

tỉnh Bình Định. Các ngôi tổ đình Sơn Long, Thiên Hòa, Khánh 

Lâm, Thanh Long, Phổ Bảo, Hưng Khánh, Thiên Bình, Thắng 

Quang v.v...đã đào tạo được nhiều Tăng nhân tài đức thừa đương tổ 

nghiệp khiến cho thiền phái Chúc Thánh ngày một hưng thịnh. 



218 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

3. Sự biệt kệ của dòng thiền Lâm tế Chúc Thánh tại Bình Định: 

Kể từ khi tổ sư Minh Hải Pháp Bảo xuất kệ sáng lập nên dòng 

thiền Lâm Tế Chúc Thánh tính đến nay đã trên 300 và truyền được 13 

đời pháp. Đa phần chư Tăng các tỉnh thành đều truyền theo pháp kệ 

của Tổ không hề có sự sai lệch. Chỉ thỉnh thoảng có một số nơi vị bổn 

sư chỉ cho pháp danh theo kệ còn pháp tự thì tùy nghi. Sự sai lệch này 

không ảnh hưởng gì đến pháp kệ truyền thừa. Tuy nhiên, vào giữa thế 

kỷ 20 tại Bình Định, chư Tăng trong dòng thiền Chúc Thánh có biệt 

xuất hai bài kệ và được truyền thừa cho đến ngày hôm nay. 

a. Bài kệ truyền thừa tại chùa Bích Liên: 

Bài kệ này được Thiền sư Chơn Giám Đạo Quang Trí Hải trụ 

trì chùa Bích Liên, thôn Háo Đức, huyện An Nhơn biệt xuất vào 

ngày 19 tháng 6 năm Bảo Đại thứ 16, Tân Tỵ (1941). Bài kệ truyền 

pháp của thiền sư Chơn Giám Trí Hải như sau: 

真 玉 紅 山 照 

澄 珠 碧 海 圓 

理 明 知 性 妙 

智 密 悟 心 玄 

淨 緣 懷 翠 柳 

樂 國 御 金 蓮 

聖 境 歸 來 日 

宗 風 振 古 傳 

Chơn Ngọc Hồng Sơn Chiếu 

Trừng Châu Bích Hải Viên 

Lý Minh Tri Tánh Diệu 

Trí Mật Ngộ Tâm Huyền 

Tịnh Duyên Hoài Thúy Liễu 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 219 

Lạc Quốc Ngự Kim Liên 

Thánh Cảnh Quy Lai Nhật 

Tông Phong Chấn Cổ Truyền 

Sau khi biệt kệ, thiền sư Chơn Giám Trí Hải bèn truyền pháp 

danh theo kệ mới của mình. Những vị xuất gia trước năm 1941 có 

pháp danh chữ NHƯ thì đổi thành chữ NGỌC, có pháp tự chữ GIẢI 

đổi thành chữ TỊNH. Chẳng hạn như ngài Huyền Hy ban đầu có 

pháp danh Như Khánh tự Giải Hỷ đổi thành Ngọc Khánh tự Tịnh 

Hỷ; ngài Huyền Quang có pháp danh Như An tự Giải Hòa đổi thành 

Ngọc Tân tự Tịnh Bạch; ngài Huyền Ấn có pháp danh Như Định tự 

Giải Phát đổi thành Ngọc Tùng tự Tịnh Mãn; ngài Ngọc Lộ, tự Tịnh 

Bình, hiệu Huyền Minh (14), Sư bà Tịnh Viên có pháp danh Như Ái 

đổi thành Ngọc Ấu; các đệ tử xuất gia sau 1941 được ban pháp danh 

theo kệ mới như: Ngọc Lương tự Tịnh Trụ (Lê Văn Mười) v.v... 

Như vậy, thiền sư Chơn Giám Trí Hải đời 40 tông Lâm Tế, 

thế hệ thứ 8 pháp phái Chúc Thánh đã biệt kệ truyền thừa, tạo thành 

một chi phái mới trong hệ Lâm Tế Chúc Thánh. Chúng ta có thể gọi 

thiền sư Chơn Giám Trí Hải là sơ tổ của kệ phái Bích Liên vậy. 

Hiện nay, pháp kệ của thiền sư Chơn Giám Trí Hải chúng ta 

có thể gọi là kệ phái Bích Liên chỉ truyền thừa rất ít tại các chùa: 

Bích Liên, Khánh Liên, Vĩnh Khánh tại Bình Định và chùa Đại Giác 

tại Cam Ranh. Chư tăng ni truyền theo kệ phái này đã xuống đến 

chữ Sơn tức là đời thứ 4 kể từ tổ Chơn Giám Trí Hải. 

b. Bài kệ khác biệt của Thiền phái Chúc Thánh tại tỉnh 

Bình Định: 

Ngoài bài kệ truyền pháp tại Quảng Nam, chư Tăng thuộc môn 

phái Chúc Thánh tại Bình Định cũng có một bài kệ truyền thừa như sau: 

  明 實 法 全 彰 

  印 真 如 是 同 



220 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

  萬 有 唯 一 體  

  觀 了 心 境 空 

  戒 香 成 聖 果  

  覺 海 湧 蓮 花  

  信 進 生 福 慧  

  行 智 解 圓 通  

  影 月 清 中 水  

  雲 飛 日 去 來  

  達 悟 微 妙 性  

  弘 開 祖 道 長 

Minh Thiệt Pháp Toàn Chương 

Ấn Chơn Như Thị Đồng 

Vạn Hữu Duy Nhất Thể 

Quán Liễu Tâm Cảnh Không 

Giới Hương Thành Thánh Quả 

Giác Hải Dũng Liên Hoa 

Tín Tấn Sinh Phước Huệ 

Hạnh Trí Giải Viên Thông 

Ảnh Nguyệt Thanh Trung Thủy 

Vân Phi Nhật Khứ Lai 

Đạt Ngộ Vi Diệu Tánh 

Hoằng Khai Tổ Đạo Trường 

Và bài truyền pháp tự như sau: 

得 正 律 為 宗 

祖 道 解 行 通  

覺 花 圓 境 智  

充 滿 利 人 天  

恆 沙 諸 法 界  



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 221 

濟 度 等 含 生  

周 圓 體 相 用  

觀 照 剎 塵 中  

去 來 當 一 念  

能 所 豈 非 他  

心 境 誰 邊 取  

真 望 總 皆 如 

Đắc Chánh Luật Vi Tông 

Tổ Đạo Giải Hạnh Thông 

Giác Hoa Viên Cảnh Trí 

Sung Mãn Lợi Nhân Thiên 

Hằng Sa Chư Pháp Giới 

Tế Độ Đẳng Hàm Sanh 

Châu Viên Thể Tướng Dụng 

Quán Chiếu Sát Trần Trung 

Khứ Lai Đương Nhất Niệm 

Năng Sở Khởi Phi Tha 

Tâm Cảnh Thùy Biên Thủ 

Chơn Vọng Tổng Giai Như 

Nguyên nhân xuất hiện của bài kệ thứ hai này được ghi lại như sau: 

“Vào năm năm 1967, một học sinh gốc người Hoa đến nộp 

đơn nhập học tại trường Trung học Bồ Đề Nguyên Thiều, và cho 

biết dòng họ nhà em có liên quan đến tổ Nguyên Thiều. Nhân đó, 

thầy Giám học nhà trường (Thầy Thích Đổng Quán) yêu cầu gia 

đình em cung cấp một số tư liệu về Tổ, trong đó có bài pháp kệ này. 

Đây là bản chép tay của một người trong gia đình em học sinh ấy, 

sao lục từ bản gốc ở gia phả trong dòng họ của Tổ. 

Vào dịp về dự tang lễ cố Hòa thượng Thích Đồng Thiện 

(thượng Thị hạ Công), trú trì Tu viện Nguyên Thiều, tôi và thầy 



222 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Minh Hạnh có đến thăm chùa Thiên Hòa (thôn Tri Thiện-Bình 

Định), và được Ngài trú trì cho photo bản chép tay nầy (ngày 10-8-

Tân Tỵ). 

Qua câu chuyện đạo vị về bài pháp kệ nói trên, tôi không thấy 

có sự “giả lập” nào nơi Ngài trú trì. Nhưng chúng ta ước mong 

được một lần xem tận mắt bản gốc cho thỏa lòng”(15) 

 Như vậy, vào những thập niên 70-80 của thế kỷ XX tại tỉnh 

Bình Định đã chớm xuất hiện một bài kệ truyền pháp được cho là của 

tổ sư Minh Hải Pháp Bảo được ghi trong gia phả của tổ sư Nguyên 

Thiều. Điều này đúng hay sai? Thực hư của vấn đề như thế nào? 

b1. Xét về mặt truyền thừa: Về mặt truyền thừa thì từ trước 

đến nay các vị tổ sư khi xuất kệ truyền pháp thì chỉ có một bài duy 

nhất, không có bài thứ hai. Đồng thời các chữ trong bài kệ theo từng 

đời không được trùng lặp nhau. Ở hai bài này trùng lặp chữ quá 

nhiều khiến người đọc sinh tâm hồ nghi...? 

b2. Xét về niên đại: Tại các chùa Sơn Long, chùa Phổ Bảo đều 

có khắc bài kệ này trên bức hoành treo ở tổ đường. Trong dòng lạc 

khoản có ghi như sau:“Khang Hy Thập Bát Kỷ Mùi Hạ, Tây Lịch 

Nhất Lục Thất Cửu Niên”, đối chiếu dương lịch là năm 1679. Điều 

này thật là bất hợp lý. Bởi lẽ tổ sư Minh Hải Pháp Bảo sinh năm 

Canh Tuất (1670) và tịch năm Bính Dần (1746). Năm 1679 tổ mới 

10 tuổi, nhanh lắm là mới vào hành điệu xuất gia, chưa đủ tuổi thọ 

Đại giới thì làm sao xuất kệ truyền pháp? 

Trong quá trình tìm hiểu chúng tôi được biết rằng, vào những 

thập niên 60-70 của thế kỷ XX, một số chư vị tôn túc tại Bình Định 

thấy trong bài kệ của tổ Minh Hải Pháp Bảo có hai chữ "Chúc 

Thánh" có vẻ mang tính xu phụ thế quyền. Đồng thời các chữ về 

sau như chữ Bồ, chữ Đề khó đặt pháp tự nên đã biệt ra bài kệ như 

trên. Có thể Thiền sư Chơn Giám Trí Hải đã thấy trước vấn đề này 

nên sớm biệt ra kệ phái Bích Liên chăng?  



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 223 

Đứng về phương diện truyền thừa thì chúng tôi tán đồng quan 

điểm của chư tôn đức tiền bối của môn phái Chúc Thánh tại Bình 

Định. Bởi lẽ từ trước đến nay chư vị tổ sư kế thừa nhau và thường 

biệt kệ để mạch pháp tương tục không gián đoạn. Giống như tổ sư 

Minh Hải Pháp Bảo, tổ sư Thiệt Diệu Liễu Quán đã biệt kệ kế tục 

dòng pháp Thiên Đồng của thiền sư Tổ Định Tuyết Phong từ Trung 

Hoa sang và lập nên hai dòng thiền Lâm Tế Chúc Thánh và Lâm Tế 

Liễu Quán cho Phật giáo Đàng Trong trước đây và Phật giáo Việt 

Nam ngày hôm nay. 

Đứng về phương diện lịch sử thì chúng tôi không đồng quan 

điểm cách làm việc như vậy. Bởi vì bài kệ này không phải của tổ sư 

Minh Hải Pháp Bảo mà hậu thế gắn cho Ngài. Vì thế, trong đề tài 

này, chúng tôi cũng xin xác định lại đâu là sự thật lịch sử để người 

đời sau khỏi hiểu lầm. 

Trước năm 1975, bài kệ này chưa được công bố rộng rãi nên 

một số chùa tại Bình Định đã cho đệ tử xuống đến chữ Chúc, chữ 

Thánh. Đến những thập niên 90 thì bài kệ mới này được áp dụng đa 

phần tại các chùa truyền thừa theo môn phái Lâm Tế Chúc Thánh. 

Hiện nay tại Bình Định đã truyền xuống tới chữ Hữu, chữ Duy tức 

tương đương với chữ Thánh, chữ Thọ theo pháp kệ tại tổ đình Chúc 

Thánh, Quảng Nam.  

Cùng với các thiền phái Lâm Tế Thiên Đồng và Lâm Tế Liễu 

Quán, thiền phái Lâm Tế Chúc Thánh đã đóng góp rất lớn cho sự 

hình thành và phát triển của Phật giáo Bình Định trong quá khứ 

cũng như hiện tại. Các vị cao tăng như: Toàn Định Bảo Tạng: Chùa 

Thắng Quang, Hoài Nhơn; Toàn Ý Phổ Huệ: Chùa Phổ Bảo, Tuy 

Phước; Toàn Tín Đức Thành: Chùa Khánh Lâm, Tuy Phước và 

chùa Thanh Long, Phù Cát; Chương Bảo Liễu Tạng: Chùa Khánh 

Lâm, Tuy Phước; Chương Thiện Hoằng Đạo: Chùa Phổ Quang, Tuy 

Phước; Chương Trí Quảng Giác: Chùa Hưng Khánh, Tuy Phước; 

Ấn Hải Viên Thông: Chùa Sơn Long, Quy Nhơn; Ấn Tổ Phước 



224 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Minh: Chùa Hưng Khánh, Tuy Phước; Ấn Bình Bửu Quang: Chùa 

Thiên Hoà, Tuy Phước; Ấn Cơ Viên Thường: Chùa Thiên Hoà, An 

Nhơn; Chơn Giám Trí Hải (tức Hòa thượng Bích Liên): Chùa Bích 

Liên, An Nhơn; Chơn Đạo Chí Mẫn: Chùa Nhạn Sơn, An Nhơn; 

Chơn Hương Chí Bảo: Chùa Hưng Khánh,Tuy Phước; Chơn Tịnh 

Cao Minh: Chùa Tịnh Liên, Bình Định; Chơn Phước Huệ Pháp: 

Chùa Minh Tịnh, Quy Nhơn; Như Phước Huyền Ý (Hòa thượng 

Liên Tôn): Chùa Liên Tôn, Phù Cát; Như Đăng Trí Độ: Chùa Quán 

Sứ, Hà Nội; Như Huệ Hoằng Thông: Chùa Bạch Sa, Quy Nhơn; 

Như Phước Tường Quang: Chùa Phước Sơn(16), Bồng Sơn; Như Từ 

Tâm Đạt: Chùa Thiên Bình, An Nhơn; Như Hòa Tâm Ấn: Chùa 

Hưng Khánh, Tuy Phước, Như An Huyền Quang: Tu viện Nguyên 

Thiều, Tuy Phước; Thị Sa Bình Chánh: Chùa Sơn Long, Quy Nhơn; 

Thị Huệ Bảo An: Chùa Phổ Bảo, Tuy Phước; Thị Duật Liễu Không: 

Chùa Thiên Bình, An Nhơn; Thị Công Đồng Thiện: Tu viện Nguyên 

Thiều, Tuy Phước; Thị Quảng Đỗng Quán: Chùa Thiên Hòa, Tuy 

Phước v.v.. đều là những bậc long tượng trong nhà thiền. Những gì 

các ngài đã làm cho đạo pháp và tông môn luôn được các thế hệ kế 

thừa trân trọng và tiếp nối. Trong tinh thần "Ẩm thủy tư nguyên" 

chúng tôi thiết nghĩ rằng việc nghiên cứu và lập lại phả hệ của mỗi 

dòng thiền là việc cần nên làm để các thế hệ về sau được biết rõ 

dòng mạch tâm linh mà mình được thừa ân thọ hưởng. 

 

Chú thích: 

[1]. Cho đến nay vẫn chưa có tư liệu chính thức về Bổn sư của tổ Minh Hải Pháp 

Bảo. Khi sang Đàng Trong, Ngài đắc pháp với tổ sư Siêu Bạch Hoán Bích tức 

Nguyên Thiều Thọ Tông tại chùa Quốc Ân-Huế. 

[2]. Tổ Đạo Giới Định Tông 

i. Phương Quảng Chứng Viên Thông 

ii. Hành Siêu Minh Thiệt Tế 

iii. Liễu Đạt Ngộ Chơn Không 

[3]. Không rõ ngài Pháp Mãn Truyền Thành là đệ tử của thiền sư nào thuộc chữ Thiệt, 

đời pháp 35, thế hệ thứ 2 pháp phái Chúc Thánh. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 225 

[4]. Theo cố Hòa thượng Thích Đỗng Quán, ngài Pháp Tịnh Viên Quang là đệ tử 

thiền sư Thiệt Dinh Ân Triêm tại tổ đình Phước Lâm, Hội An, Quảng Nam. 

[5]. Theo bản Lịch sử chùa Thiên Hòa do cố Hòa thượng Thích Đỗng Quán biên 

soạn. 

[6]. Có thể là đệ tử của thiền sư Pháp Mãn Truyền Thành. 

[7]. Đệ tử ngài Pháp Kiêm Minh Giác tại tổ đình Phước Lâm, Hội An, Quảng Nam. 

Vì tại Phước Lâm có thờ Ngài trên bài biến. Đồng thời long vị thờ tại chùa Linh 

Sơn có ghi: :"Lâm Tế Tam Thập Thất Thế Phước Lâm Đường Thượng Húy 

TOÀN THÁI Hiệu PHƯỚC LONG Đại Sư". 

[8]. Không rõ ngài Toàn Ứng Phổ Chiêu là đệ tử của thiền sư nào thuộc chữ Pháp, 

đời pháp 36, thế hệ thứ 3 pháp phái Chúc Thánh. 

[9]. Ngài Toàn Tín Đức Thành là đệ tử thiền sư Pháp Chuyên Diệu Nghiêm tại chùa 

Từ Quang, Tuy An, tỉnh Phú Yên. 

[10]. Ngài Toàn Ý Phổ Huệ là đệ tử thiền sư Pháp Kiêm Minh Giác tại tổ đình Phước 

Lâm, Hội An, Quảng Nam. 

[11]. Ngài Toàn Định Bảo Tạng là đệ tử thiền sư Pháp Kiêm Minh Giác tại tổ đình 

Phước Lâm, Hội An, Quảng Nam. 

[12]. Chúng tôi căn cứ vào sử liệu chùa Thiên Hòa của cố Hòa thượng Thích Đỗng 

Quán soạn và lập lên sự truyền thừa chi ngài Toàn Ý Vi Tri Phổ Huệ như thế 

này. Nhưng căn cứ vào pháp quyển của Hòa thượng Huyền Tân phú pháp cho 

Hòa thượng Đỗng Minh thì khác. Thứ hệ theo bản phú pháp như sau: 34. Minh 

Hải Đắc Trí Pháp Bảo; 35. Thiệt Dinh Chánh Hiển Ân Triêm. 36. Pháp Kiêm 

Luật Oai Minh Giác; 37. Toàn Chiếu Trí Minh Bảo Ấn; 38. Chương Khước Tông 

Tuyên Giác Tánh; 39. Ấn Nguyệt Tổ Chiếu Hoằng Đàm; 40. Chơn Cảnh Đạo 

Thông Trí Thắng; 41. Như Thọ Giải Thoát Huyền Tân; 42. Thị Khai Hạnh Huệ 

Đỗng Minh. Sở dĩ có sự khác biệt như vậy là vì ngài Chơn Cảnh Trí Thắng xuất 

gia với tổ Ấn Bình Bửu Quang nhưng lại cầu pháp với ngài Ấn Nguyệt Hoằng 

Đàm tại chùa Vĩnh Khánh. Ngài Hoằng Đàm đệ tử tổ Giác Tánh từ Thiên Ấn, 

Quảng Ngãi vào trụ trì chùa Vĩnh Khánh. Vì bổn sư viên tịch sớm nên ngài Chơn 

Cảnh cầu pháp tu học với tổ Hoằng Đàm nên có hiệu Trí Thắng. Vì lẽ đó pháp 

quyển chùa Thiền Lâm, Phan Rang viết theo hệ ngài Ấn Nguyệt Hoằng Đàm chứ 

không theo hệ ngài Ấn Bình Bửu Quang. 

[13]. Căn cứ vào điệp phú pháp của thiền sư Chơn Tâm Phước Quang cho đệ tử Như 

Huệ Hoằng Thông vào tháng 5 năm Bính Thìn (1916). 

[14]. Hòa thượng Ngọc Lộ xuất gia rất sớm với tổ Chơn Giám Trí Hải tại chùa Linh 

Sơn, Phù Cát. Có thể ngài cũng được ban pháp danh chữ Như và pháp tự chữ 

Giải. Sau năm 1941 mới đổi thành pháp danh, pháp tự như hiện nay. Tuy nhiên 

chúng tôi chưa có cơ duyên được tham vấn Hòa thượng để hiểu rõ thêm vấn đề. 



226 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

[15]. Tu viện Nguyên Thiều, Tưởng niệm Giác Linh Hòa Thượng Thích Đồng Thiện, 

PL.2545, trang 34, tác giả Thích Quảng Hạnh. 

[16]. Chùa này đã bị sụp trong chiến tranh, chỉ còn bảo tháp của HT.Như Phước Giải 

Mộng Tường Quang. 

 

Tư liệu tham khảo: 

 Đặng Quý Địch, Những ngôi chùa tiêu biểu trong tỉnh Bình Định, Tập Thượng 

quyển Thượng, NXB Đà Nẵng, 2011. 

 Đặng Quý Địch, Những ngôi chùa tiêu biểu trong tỉnh Bình Định, Tập Thượng 

quyển Hạ (cảo bản). 

 Đặng Quý Địch, Những ngôi chùa tiêu biểu trong tỉnh Bình Định, Tập Trung 

(Cảo bản). 

 Đặng Quý Địch, Những ngôi chùa tiêu biểu trong tỉnh Bình Định, Tập Hạ (cảo 

bản). 

 Thích Như Tịnh, Lịch sử truyền thừa thiền phái Lâm Tế Chúc Thánh, NXB 

Phương Đông, 2009. 

 

   

   

  



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 227 

SỰ DU NHẬP CỦA PHẬT GIÁO VÀO HỘI AN  
THỜI CÁC CHÚA NGUYỄN14 

          

I. Dẫn nhập: 

Hội An là một trong những thương cảng lớn tại Đàng Trong 

của nước Đại Việt vào thế kỷ 17, 18. Với một vị trí thuận lợi, Hội An 

là nơi giao lưu với các nước trong khu vực Châu Á cũng như Châu 

Âu. Hội An là nơi đặt chân đầu tiên của các vị thiền sư từ Trung Hoa 

sang Việt Nam hoằng hóa. Chính mảnh đất nhỏ bé này đã in đậm 

những dấu chân hoằng truyền Chánh pháp của các vị Tổ sư. 

Trong giới hạn của đề tài này, chúng tôi chỉ ghi nhận lại tình 

hình Phật giáo du nhập vào Hội An dưới thời các chúa Nguyễn nên 

có những quy định về mốc niên đại và địa lý như sau: 

- Về thời gian: Chỉ ghi nhận từ thời Tiên chúa Nguyễn Hoàng 

bắt đầu vào trấn nhậm Thuận Hóa cho đến khi phong trào Tây Sơn 

lật đổ chúa Nguyễn tại Đàng Trong, tức từ năm 1558 đến năm 1778, 

thời gian kéo dài 220 năm. 

- Về không gian: Chúng tôi chỉ ghi nhận sự du nhập Phật giáo 

vào địa bàn Hội An (theo mức địa giới hành chánh hiện nay-2015). 

- Về tư liệu: Chúng tôi thu thập thông tin từ các văn bản Hán 

Nôm, kinh sách chữ Hán cũng như các tác phẩm có liên quan in 

bằng tiếng Việt. Cũng như khảo sát các tự viện, văn bia, mộ tháp 

của các chùa trong địa bàn thành phố Hội An. 

II. Tình hình chính trị xã hội Quảng Nam và Hội An dưới thời 

các chúa Nguyễn: 

2.1 Tình hình chính trị xã hội: 

Sau cái chết của Nguyễn Uông, Nguyễn Hoàng lo sợ cho số 

phận của mình nên đến vấn kế Trạng Trình - Nguyễn Bỉnh Khiêm. 

                                                 
14 Bài viết cho Trung tâm Bảo tồn di tích Hội An để thực hiện Địa Chí Hội An. 



228 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Với tám chữ ngắn gọn “Hoành sơn nhất đái, vạn đại dung thân”, 

Trạng Trình đã mở cho Nguyễn Hoàng một con đường sống, không 

những vậy mà còn tạo dựng nên một cơ nghiệp lâu dài về sau. 

Tháng 10 năm 1558, Nguyễn Hoàng được vua Lê Anh Tông 

phong tước Đoan quận công và cử vào trấn nhậm đất Thuận Hóa. 

Đến năm 1570, Ông được nhà vua cho kiêm lãnh trấn thủ Quảng 

Nam. Từ đó, Nguyễn Hoàng ra sức chiêu hiền đãi sĩ, mộ phu khai 

hoang vùng đất mới này. Với những chính sách đối nội và đối ngoại 

khôn khéo, chúa Tiên-Nguyễn Hoàng đã dần dần biến hai xứ Thuận 

- Quảng thành một vùng đất trù phú. Ông được sử sách ca ngợi như 

sau: “ Đoan quận công vũ trị vài mươi năm, chính trị khoan hòa, 

thường ra ân huệ, dùng pháp luật công bằng, răn giới bản bộ, cấm 

trấp kẻ hung dữ, dân hai trấn cảm mến ân đức, dời đổi phong tục, 

chợ không hai giá, dân không ăn trộm, cửa ngoài không phải đóng, 

thuyền buôn ngoại quốc đều đến buôn bán, quân lệnh nghiêm túc, 

mọi người đều cố gắng, vì vậy không ai dám dòm ngó, dân trong xứ 

đều được an cư lạc nghiệp”(1) . 

Kế nghiệp chúa Tiên - Nguyễn Hoàng (1558 -1613), các vị 

chúa anh minh của họ Nguyễn như: chúa Sãi - Nguyễn Phúc 

Nguyên (1613-1635); chúa Thượng - Nguyễn Phúc Lan (1635-

1648); chúa Hiền - Nguyễn Phúc Tần (1648-1687) v.v… đã củng 

cố thế lực của mình, dần dần tạo thành cục diện đối lập với thế lực 

họ Trịnh ở phương Bắc mà lịch sử gọi là Đàng Ngoài-Đàng Trong. 

Với chủ trương nhất quán “Nam tiến, Bắc cự”, các chúa Nguyễn đã 

khiến cho họ Trịnh phải lấy sông Gianh phân chia biên giới, đồng 

thời lãnh thổ Đàng Trong được mở rộng vào vùng đất phương Nam. 

So với Đàng Ngoài, tình hình chính trị xã hội tại Đàng Trong 

tương đối ổn định hơn. Ở vùng đất mới này, với chính sách khoan 

dung của Chúa Nguyễn nên xã hội không có sự phân tầng rõ rệt như 

của họ Trịnh. Khôn khéo trong chính trị đã đưa lại một kết quả khả 

quan là lãnh thổ vẫn mở rộng vào miền Nam nhưng không có một 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 229 

cuộc xung đột nào đáng kể. Các cuộc nổi loạn của Nhân quận công 

Nguyễn Phước Anh vào năm 1635 hay của một người lái buôn tên 

Linh tại Quảng Ngãi năm 1695 v.v… cũng không có tác động đáng 

kể đối với đời sống xã hội. 

Với chính sách mở rộng, thông thoáng trong ngoại giao, các 

chúa Nguyễn đã tạo nhiều điều kiện thuận lợi để các thương gia 

nước ngoài vào Đàng Trong buôn bán. Thương cảng Hội An là một 

trong những trung tâm kinh tế thương mại phồn thịnh thời bấy giờ. 

Nơi đây, có thể được coi là con đường tơ lụa trên biển nối liền Đại 

Việt với các nước trong khu vực cũng như các nước Tây Ban Nha, 

Bồ Đào Nha v.v… ở Châu Âu. Sự phồn thịnh của thương cảng Hội 

An được ghi nhận như sau: “Nhân dân đông đúc, cá tôm rau quả 

tập hợp mua bán suốt ngày. Thuốc Bắc hay các món hàng khác, tìm 

mua ở Thuận Hóa không có thì người mua vào mua ở đây”(2)  

Về nông nghiệp, các chúa Nguyễn cho quan lại đứng ra chiêu 

mộ dân đi khai khẩn cũng như dùng quân đội đồn trú để khai hoang. 

Điều này đã được đánh giá như sau: “Chỉ trong vòng một thời gian 

ngắn, các chúa Nguyễn đã biến nhiều vùng đất hoang thành ruộng 

đồng tươi tốt, thành xóm làng trù mật và từng bước nâng cao mức 

sống của nhân dân”(3) . 

Lúc bấy giờ tại Trung Quốc, bộ tộc Mãn Châu từ phương Bắc 

tràn xuống đánh chiếm Trung Nguyên, lật đổ nhà Minh lập ra vương 

triều Mãn Thanh. Các cựu thần nhà Minh không chịu thần phục nhà 

Thanh nên đã bỏ nước ra đi. Mảnh đất Đại Việt trở thành điểm đến 

của những người Trung Hoa vong quốc. Tại Đàng Ngoài, các chúa 

Trịnh dè dặt trong vấn đề cho người Hoa cư ngụ. Trái lại, các chúa 

Nguyễn ở Đàng Trong lại ưu đãi để người Hoa định cư và cho họ 

thành lập từng làng sống theo cộng đồng. Vì thế, các làng Minh 

Hương được thành lập nhiều nơi như ở Huế, Hội An, Gia Định 

v.v…và những người Hoa đã góp phần không nhỏ trong việc phát 

triển kinh tế cũng như mở mang bờ cõi. Cụ thể như các tướng nhà 



230 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Minh là Trần Thượng Xuyên, Trần An Bình lập ra Cù Lao Phố , 

Dương Ngạn Địch, Hoàng Tiến lập ra Mỹ Tho Đại Phố , Mạc Cửu 

cũng đã đem đất Hà Tiên sáp nhập vô lãnh thổ Đại Việt dưới sự cai 

trị của chúa Nguyễn. 

Tóm lại, trong giai đoạn từ khi mới thành lập cho đến những 

năm cuối thế kỷ 17, tình hình chính trị Đàng Trong tương đối ổn 

định. Lãnh thổ mở rộng về phương Nam, kinh tế phát triển, đời sống 

người dân được cải thiện. Sự ổn định đó đã tạo điều kiện thuận lợi 

cho các tôn giáo phát triển, trong đó Phật giáo đóng vai trò quan 

trọng trong đời sống tư tưởng của người dân ở Đàng Trong. 

2.2 Thái độ của các Chúa Nguyễn đối với Phật giáo. 

Kể từ khi vào trấn nhậm hai xứ Thuận-Quảng, chúa Tiên - 

Nguyễn Hoàng cũng như các Chúa về sau đều là những người sùng 

mộ Phật pháp. Dưới sự hộ trì của nhà Chúa, Phật giáo tại Đàng 

Trong phát triển rất mạnh. Tuy rằng các Chúa không lấy Phật giáo 

làm quốc giáo như thời Lý - Trần, nhưng lại lấy Phật giáo làm chỗ 

dựa cho chính sách an dân trị quốc. Vì sao các chúa Nguyễn lại để 

tâm đến việc phát triển Phật giáo? Sau đây là hai nhận xét của các 

nhà nghiên cứu sử sẽ cho chúng ta thấy được phần nào của vấn đề: 

“Quá trình tạo lập xứ Đàng Trong cũng là quá trình liên tục tổ chức 

khẩn hoang. Lực lượng khẩn hoang đông đảo nhất chính là những 

người nông dân nghèo khổ. Họ không có điều kiện để cho con em 

tới trường, và với số ít ỏi có điều kiện thì đạo thánh hiền mà Nho 

gia rất mực tôn kính, trong họ cũng đã dần dần bớt thiêng. Họ tìm 

đến những gì phù hợp hơn, thiết thực vỗ về và an ủi họ khi đối mặt 

với vùng đất mới bao la và dữ dội. Họ cần trước hết là những bài 

học về đức làm người, cụ thể, giản dị và sinh động chứ không phải 

là (bởi vì cũng khó có thể là) sự nghiền ngẫm thiên kinh vạn quyển 

với vô số những triết lý cao siêu. Và, Phật giáo với đội ngũ các nhà 

tu hành giàu nhiệt huyết nhập thế một cách tích cực đã mau chóng 

đáp ứng được điều này. Ở đâu có đất mới được mở ra là ở đó có 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 231 

chùa mới dựng. Tiếng chuông chùa và tiếng tụng kinh chẳng khác 

gì lời ru êm ái đối với một xã hội lầm lũi”(4) . Nhà Việt Nam học Li 

Tana cũng đã nhận xét như sau: “Trong tình hình mới này, các nhà 

lãnh đạo họ Nguyễn cảm thấy cần phải đưa ra một cái gì đó khác 

với tín ngưỡng của người Chăm để củng cố các di dân người Việt 

về mặt tinh thần và tâm lý. Không thể sử dụng Khổng giáo vì những 

khẳng định cơ bản của Khổng giáo trực tiếp mâu thuẫn với vị trí 

của họ Nguyễn bị coi là một chế độ ly khai và nổi loạn đối với triều 

đình. Tuy nhiên, họ Nguyễn lại không dám đi quá xa và không dám 

tìm ra mộït giải pháp hoàn toàn khác biệt với truyền thống của 

người Việt ở phía bắc. Trong những hoàn cảnh đó, Phật giáo Đại 

Thừa đã cung cấp một giải pháp đáp ứng nhu cầu của họ Nguyễn. 

Phật giáo, một mặt đẩy mạnh bản sắc dân tộc của người Việt và 

mặt khác làm lắng động các mối lo âu của người di dân mà không 

đặt lại vấn đề về tính hợp pháp của những người cai trị”(5) . 

Trở lại bối cảnh lịch sử lúc bấy giờ, chúng ta thấy những điều 

mà các chúa Nguyễn làm là hoàn toàn phù hợp với tình hình chính 

trị thực tại. Trong giai đoạn đầu của cuộc Nam tiến, những người 

Việt di cư sống lẫn lộn với người Chăm. Lúc ấy, văn hóa của người 

Chăm vẫn còn nhiều và đôi lúc ảnh hưởng đến người Việt. Vì lẽ đó, 

người Việt phải tìm về với cội nguồn văn hóa của mình để an ủi 

trong những lúc xa xứ. Lúc này, nếu đem Nho gia ra áp dụng thì 

không phù hợp. Bởi lẽ, những người dân Việt đã chán ngán Nho gia 

với tư tưởng hủ lậu làm khổ đau họ bao đời. Vả lại Nho gia hoàn 

toàn xa lạ với văn hóa người Chăm nên dễ đưa đến sự xung đột tôn 

giáo, ảnh hưởng đến sự cai trị của nhà Chúa. Chỉ có Phật giáo Đại 

thừa mới thỏa mãn được nhu cầu của cả hai bên. Vì Phật giáo Đại 

Thừa với tư tưởng khoáng đạt không chấp nê sự chính thống hay 

phản nghịch của chúa Nguyễn . Các nhà sư Phật giáo với sự nhập 

thế tích cực đã đem lại niềm an ủi cho những người Việt di cư. Thêm 

vào đó, Phật giáo Đại Thừa có những sự tương đồng trong việc thờ 



232 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

tự của người Chăm nên họ không cảm thấy bỡ ngỡ khi tiếp cận. Qua 

đây, ta thấy được các chúa Nguyễn dựa vào tinh thần của Phật giáo 

để trị nước là hoàn toàn phù hợp. 

III. Phật Giáo Du Nhập Vào Hội An. 

3.1. Khái quát tình hình Phật giáo tại Hội An. 

Cho đến nay, chúng ta hoàn toàn chưa có tư liệu chính xác về 

tình hình sinh hoạt của Phật giáo tại Hội An vào những ngày đầu du 

nhập. Vị thiền sư đầu tiên được lịch sử ghi lại có khoảng thời gian 

mười năm tu học và hành đạo tại Hội An giai đoạn này đó chính là 

ngài Minh Châu Hương Hải. Theo sử sách ghi lại, Thiền sư Minh 

Châu Hương Hải đã đến Hội An ra đảo Tiêm Bút La (tức Cù Lao 

Chàm) tu tập và hành đạo vào khoảng năm 1655 đến khoảng 1665, 

tổng cộng gần 10 năm. Sau đó, ông được chúa Hiền-Nguyễn Phúc 

Tần (1649-1687) mời ra trụ trì thiền viện Thiền Tịnh tại núi Quy 

Kỉnh và ông ra Đàng Ngoài hành đạo vào năm 1682.  

 “Một thời gian sau ông đóng thuyền đến Cù Lao Chàm ở 

ngoài cửa biển Hội An, dựng ba gian am nhỏ để ở và tu trì. Thời 

gian thiền sư ở đảo này khoảng chục năm. Tiếng tăm tu thiền của 

ông được nhiều người biết đến. Trong số đó có Hoa Lễ Hầu là Tổng 

thái giám. Hoa Lễ Hầu tâu với Dũng Quốc Công Nguyễn Phúc Tần 

(1649-1687) về thiền sư và thiền sư được quốc công mời về trụ trì 

viện Thiền tịnh ở núi Qui Kỉnh. Mẹ của Nguyễn Phúc Tần và 3 con 

là Phúc Mỹ, Hiệp Đức và Phúc Tộ đều đến quy y cùng đông đảo 

quan lính”(6)  

Một sự kiện Phật giáo nổi bậc trong giai đoạn này chính là việc 

Thiền sư Thạch Liêm Thích Đại Sán từ Quảng Đông Trung Hoa được 

chúa Nguyễn Phúc Chu mời sang Đàng Trong hoằng pháp.  

Ngày 28 tháng Giêng năm Ất Hợi (1695), Tăng đoàn của Hòa 

thượng Thạch Liêm đã đến Hội An. Sau đó, đoàn tiếp tục ra Thuận 

Hóa, mãi đến ngày 28 tháng 6 mới trở lại Hội An để lên thuyền về 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 233 

nước. Tuy nhiên, do thời tiết bất lợi nên đoàn ngụ lại tại chùa Di 

Đà, Hội An. Vào ngày mồng 7 tháng 7, ngài Thạch Liêm đã tổ chức 

một giới đàn để truyền trao giới pháp cho Tăng nhân và Phật tử tại 

đây. “ Tăng tục luôn luôn đến xin truyền giới, nhơn nghĩ còn mười 

ngày nữa mới khai thuyền, bọn chúng đã thành tâm khẩn cầu, tiếc 

chi khó nhọc hai ba ngày, không thành tựu cho vẹn toàn công đức; 

bèn truyền rao xa gần, hẹn đến ngày mồng 7 truyền giới. 

Đến ngày kỳ hẹn, tứ chúng giới tử hơn 300 người, đến thụ 

giới hoàn tất. Khiến quốc sư và Hậu đường cấp phát điệp-văn cho 

họ, mặc khác tư giấy trình Quốc vương xin dùng ấn để đóng kiềm 

điệp văn.”(7) 

Đây là một sự kiện Phật giáo quan trọng diễn ra trong giai 

đoạn này. Bởi lẽ, theo quan điểm Phật giáo, việc kiến lập giới đàn 

truyền trao giới pháp là việc tối trọng đại. Bởi lẽ giới đàn là nơi 

tuyển chọn những vị Tăng ưu tú để kế thừa sự phát triển của Phật 

giáo về sau. Hiện nay, chúng ta không có con số thống kê số lượng 

dân chúng và Tăng sĩ tại Hội An thời đó nhưng với số lượng Tăng 

tục hơn 300 vị xin được thọ giới thì không phải là ít. 

Điểm qua một vài dữ kiện trên, ta thấy Phật giáo tại Hội An 

lúc đó thật hưng thịnh. Tuy rằng các thiền sư Minh Châu, Thạch 

Liêm giáo hóa nơi đây không lâu nhưng tầm ảnh hưởng của các 

Ngài rất lớn trong đời sống tinh thần của tín đồ Phật giáo nơi đây. 

Các Ngài đã xây dựng một nền móng vững chắc để Phật giáo phát 

triển về sau. 

3.2. Việc kiến tạo tự viện tại Hội An. 

Trên bước đường hành đạo, việc xây dựng tự viện để có nơi 

cư trú và hành đạo là một vấn đề thiết yếu của chư vị Tổ sư. Ngay 

trong những ngày đầu du nhập, các vị Thiền sư đã dựng am tranh tu 

hành và dần dần biến thành những ngôi phạm vũ trang nghiêm thanh 

tịnh. Trong giai đoạn cuối thể kỷ 17, đầu thế kỷ 18 nhiều ngôi chùa 

đã được xây dựng cụ thể như sau: 



234 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Chùa Di Đà có từ lâu đời, không rõ niên đại và người khai 

sơn. (nay đã không còn nhưng địa điểm thuộc khu vực chùa Ông trở 

xuống) 

- Chùa Chúc Thánh: Do thiền sư Minh Hải Pháp Bảo khai sơn. 

(nay tọa lạc tại phường Tân An) 

- Chùa Vạn Đức do thiền sư Minh Lượng Thành Đẳng khai 

sơn (nay tọa lạc tại thôn Bến Trễ, xã Cẩm Hà) 

 

Tổ đình Vạn Đức, TP.Hội An do thiền sư Minh Lượng Thành Đẳng khai sơn 

Ảnh Như Tịnh 

- Chùa Phước Lâm do thiền sư Thiệt Dinh Ân Triêm khai sơn 

(nay tọa lạc tại thôn Cửa Suối, xã Cẩm Hà). 

- Chùa Hội Nguyên do thiền sư Thiệt Uyên Chí Bảo khai sơn 

(Vừa mới được tái thiết vào năm 2014 tại xã Cẩm Kim) 

- Chùa Kim Liên do đệ tử thiền sư Minh Lượng(8) khai 

sơn.(nguyên tháp mộ tổ khai sơn chùa này nằm gần miếu Ông Cọp, 

sau dời về chùa Chúc Thánh. Như vậy chùa nằm ở khu vực gần miếu 

Ông Cọp, phường Sơn Phong) 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 235 

- Chùa Kim Sa do thiền sư Phật Thiền Hoa Nghiêm khai sơn. 

(Mộ tháp ngài còn nằm ở ấp Trảng Sỏi, phường Thanh Hà. Có thể 

chùa được tạo dựng tại nơi đây.) 

 

Bảo tháp thiền sư Phật Thiền Hoa Nghiêm, đời 35 tông Lâm Tế,  
thế hệ thứ 5 thiền phái Thiên Đồng nằm trên phế tích chùa Kim Sa,  

xứ Trảng Sỏi, khối Thanh Chiếm, phường Thanh Hà, TP. Hội An 

Ảnh Như Tịnh 

- Chùa Bửu Kim (nay là Kim Bửu) do dân làng Cẩm Kim tạo 

dựng. (Nay thuộc xã Cẩm Kim) 

 

Chùa Kim Bửu do dân làng Cẩm Kim tạo dựng vào thế kỷ 17 

Ảnh Như Tịnh 



236 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Chùa Hải Tạng được dân làng Tân Hiệp lập năm Cảnh Hưng 

thứ 19, 1758. (Nay thuộc xã Tân Hiệp, Cù Lao Chàm) 

 

Chùa Hải Tạng được dân làng Tân Hiệp lập năm Cảnh Hưng thứ 19, 1758 

Ảnh Như Tịnh 

- Chùa Sắc tứ Cẩm An do thiền sư Đại Quảng Trí Quang khai 

sơn. (Chùa đã bị mất tích, theo văn bản thì chùa nằm trong địa phận 

xã Cẩm Phô thời ấy, nay là phường Cẩm Phô) 

- Chùa Bảo (Bửu) Long do thiền sư Đại Tri khai sơn. (Chùa 

đã bị mất tích, theo văn bản thì chùa nằm trong địa phận xã Cẩm 

Phô thời ấy, nay là phường Cẩm Phô) 

- Chùa Vĩnh Long do thiền sư Trường Viễn khai sơn. (không 

rõ chùa nằm ở khu vực nào. Tuy nhiên, bảo tháp của ngài Trường 

Viễn được lập bên cạnh tháp ngài Phật Thiền Hoa Nghiêm tại ấp 

Trảng Sỏi, phường Thanh Hà. Vì ngài Trường Viễn và Phật Thiền 

là hai anh em ruột.) 

- Chùa Thiên Đức tức Phổ Tuyền am do thiền sư Thiệt Lương 

khai sơn vào năm 1734. (Chùa hiện tại nằm tại phường Tân An 

nhưng giờ chỉ mang tính cách chùa của gia tộc họ Đinh, tên dân 

gian gọi là chùa Lư) 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 237 

- Chùa Chiên Đàn ( tức Quan Âm Đường) do cộng đồng người 

Hoa xây dựng vào năm 1653. (nằm trong khu vực phường Minh An, 

có thể là tiền thân của Minh Hương Phật tự ngày nay) 

Trên đây tổng cộng 13 tự viện được xây dựng tại Hội An trong 

thời các chúa Nguyễn trị vì Đàng Trong mà hiện nay chúng ta biết 

được. Trong đó 10 ngôi chùa do Chư Tăng khai sơn kiến tạo, hai 

ngôi chùa do dân làng lập nên và một ngôi chùa do cộng đồng người 

Hoa xây dựng. Với một địa bàn nhỏ như vậy nhưng mật độ chùa 

tương đối nhiều đủ thấy rằng Phật giáo tại Hội An thời bấy giờ rất 

hưng thịnh. 

Trải qua bao cuộc binh hỏa chiến chinh, một số chùa ngày nay 

đã bị phá hủy hoàn toàn không còn dấu tích như: Chùa Kim Liên, 

chùa Kim Sa, chùa Thanh Long, chùa Vĩnh Long, chùa Cẩm An. 

3.3. Tình hình in ấn kinh sách tại Hội An. 

Trong vấn đề truyền bá Phật giáo, việc in ấn kinh sách không 

thể thiếu được. Đây là phương tiện để các Thiền sư dạy dỗ học trò 

mình ngõ hầu mở mang trí tuệ trên con đường tu tập. 

Thời bấy giờ, Hội An là một thương cảng trù phú, kinh tế phát 

triển nên hội đủ điều kiện để các Thiền sư vận động tín đồ ấn tống 

kinh sách. Việc in ấn một bộ kinh rất công phu và tốn kém từ khâu 

viết chữ, khắc mộc bản, in thành văn bản rồi mới đóng tập cắt xén. 

Theo như những tư liệu chúng tôi có được, giai đoạn này các vị 

Thiền sư đã in một số bộ kinh như sau: 

- Sa Di Luật Nghi Yếu Lược Tăng Chú (1 quyển), do Thiền 

sư Minh Hải Đắc Trí khắc in tại chùa Chúc Thánh, xã Thuận An, 

huyện Tân Phước, phủ Điện Bàn, xứ Quảng Nam(9) vào năm Vĩnh 

Khánh thứ 4, Nhâm Tý (1732) 



238 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Long Thơ Tịnh Độ (bộ 2 quyển) do Thiền sư Thiệt Uyên 

Chí Bảo khắc in tại chùa Hội Nguyên, thuộc Đông Nam nhị Giáp, 

châu Kim Bồng, thuộc Hoa Châu, phủ Thăng Hoa, xứ Quảng 

Nam(10) vào năm Cảnh Hưng thứ 7, Bính Dần (1746). 

  

Nội dung lạc khoản của cuốn Long Thơ Tịnh Độ  
do thiền sư Thiệt Uyên Chí Bảo khắc in tại chùa Hội Nguyên  

năm Bính Dần (1746), Cảnh Hưng thứ 7 

Ảnh Như Tịnh 

- Đại Bi Xuất Tượng Đà La Ni Kinh(11) do Thiền sư Đại 

Hưng Trường Long khắc in tại chùa Vạn Đức, xã Thanh Hà, Nội 

phủ, huyện Hà Đông, phủ Thăng Hoa(12), xứ Quảng Nam vào năm 

Cảnh Hưng thứ 25, Giáp Thân (1764) dưới sự chứng minh của Hòa 

thượng Phổ Triêm. 

- Không Môn Nhật Dụng Tổng Tập Yếu ( 2 quyển) do Thiền 

sư Đại Tri khắc in tại chùa Bảo (Bửu) Long, xã Cẩm Phô, huyện 

Diên Khánh, phủ Điện Bàn(13), xứ Quảng Nam vào năm Cảnh Hưng 

thứ 30, Kỷ Sửu (1769). 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 239 

- Đại Khoa Du Già (1 quyển) do Thiền sư Đại Quảng Trí 

Quang khắc in tại chùa Sắc tứ Cẩm An, xã Cẩm Phô, huyện Diên 

Khánh, phủ Điện Bàn(14) vào năm Cảnh Hưng thứ 32, Tân Mão 1771. 

 

Bản Đại Khoa Du Già do thiền sư Đại Quảng trụ trì chùa Sắc tứ Cẩm An, xã 
Cẩm Phô khắc in vào năm Cảnh Hưng 32, Tân Mão (1771) 

Ảnh Như Tịnh 

Ngoài ra, trong giai đoạn này các vị Thiền sư tại Quảng Nam 

in ấn kinh sách rất nhiều. Nhưng vì giới hạn của đề tài nên chúng 

tôi không ghi vào đây. Theo sự thống kê của chúng tôi thì số lượng 

kinh sách in ấn tại Hội An chiếm tỷ lệ 70% so với tổng số kinh sách 

in tại Quảng Nam(15) dưới thời các chúa Nguyễn. 

Trong năm tiêu đề kinh in tại Hội An, hiện tại chỉ còn 4 bộ 

được in thành bản kinh nhưng ván khắc không còn. Chỉ duy nhất bộ 

Đại Bi Xuất Tượng Đà La Ni Kinh còn ván khắc nhưng không đủ 

số cũng như bản in cũng không còn. 



240 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Qua 5 tác phẩm này, chúng ta có thể phân ra làm 4 loại như sau: 

- Về luật học: Có bộ Sa Di Luật Nghi Yếu Lược và bộ Không 

Môn Nhật Dụng Tổng Tập Yếu. 

- Về Mật tông: Có bộ Đại Bi Xuất Tượng Đà La Ni Kinh 

- Về Tịnh Độ tông: Có bộ Long Thơ Tịnh Độ 

- Về Nghi lễ: Có bộ Đại Khoa Du Già.  

Có thể nói rằng, trong giai đoạn các chúa Nguyễn trị vì, nên 

kinh tế Đàng Trong mà tiêu biểu là thương cảng Hội An phát triển 

vô cùng rực rỡ. Sự phát triển kinh tế sẽ đưa đến sự phát triển các 

giai tầng trong xã hội. Đây là một nhân tố quan trọng để các vị Thiền 

sư có thể khắc ván in kinh thực hiện sứ mệnh hoằng bá Phật pháp 

của mình. 

3.4. Các dòng thiền tiêu biểu có mặt tại Hội An. 

Sau thời Lục Tổ Huệ Năng, tại Trung Hoa thiền tông chia ra 

làm năm tông phái. Đó là: Lâm Tế, Tào Động, Vân Môn, Quy 

Ngưỡng và Pháp Nhãn. Năm tông phái này phát triển làm cho Thiền 

tông Trung Hoa đạt đến đỉnh cao mà thiền sử thường gọi là “Nhất 

chi sanh ngũ diệp” (một cành sanh ra năm lá). Tuy nhiên, khi truyền 

vào Hội An thì chỉ có tông Tào Động và tông Lâm Tế. 

3.4.1. Tông Tào Động: 

Như phần trên đã trình bày, Thiền sư Thạch Liêm Thích Đại 

Sán đến Hội An vào ngày 28 tháng Giêng năm Ất Hợi (1695), sau 

đó tiếp tục ra Thuận Hóa để mở giới đàn tại chùa Thiền Lâm. Đến 

ngày 28 tháng 6 mới trở lại Hội An để lên thuyền về nước. Tuy 

nhiên, do thời tiết bất lợi nên đoàn ngụ lại tại chùa Di Đà, Hội An. 

Vào ngày mồng 7 tháng 7, ngài Thạch Liêm đã tổ chức một giới 

đàn để truyền trao giới pháp cho Tăng tục nơi đây. Thiền sư Thạch 

Liêm thuộc đời thứ 29 tông Tào Động truyền theo bài kệ như sau: 

Huệ Nguyên Đạo Đại Hưng 

Pháp Giới Nhất Đỉnh Tân 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 241 

Thông Thiên Tịnh Triệt Địa 

Diệu Cổ Phục Đằng Kim(16) 

Tại Hội An chúng ta chỉ thấy hoạt động của Ngài là mở giới 

đàn tại chùa Di Đà. Còn phần truyền thừa đệ tử tại nơi đây chưa 

thấy có sử liệu nào nhắc đến. Hiện tại chỉ biết đệ tử của Ngài là 

Thiền sư Hưng Liên Quả Hoằng hành đạo tại chùa Tam Thai, Ngũ 

Hành Sơn. Còn các vị đồ tôn khác thì hành đạo tại Thừa Thiên Huế. 

Tuy nhiên, tầm ảnh hưởng của chuyến hoằng pháp của ngài 

Thạch Liêm vào năm 1695 rất lớn. Đây là một bước ngoặt lớn để 

Phật giáo Đàng Trong nói chung và Phật giáo Hội An nói riêng phát 

triển sau này. 

3.4.2. Tông Lâm Tế: 

Bên cạnh tông Tào Động, tông Lâm Tế truyền vào Hội An và 

phát triển rất mạnh. Do đặc tính truyền thừa theo từng bài pháp kệ 

mà chúng ta phân ra như sau: Dòng Lâm Tế Trí Bản Đột Không; 

Dòng Lâm Tế Thiên Đồng; Dòng Lâm Tế Liễu Quán và dòng Lâm 

Tế Chúc Thánh. 

a. Dòng thiền Lâm Tế Trí Bản Đột Không: 

Dòng thiền này do Thiền sư Trí Bản Đột Không đời thứ 25 

tông Lâm Tế, xuất kệ truyền pháp như sau: 

Trí Tuệ Thanh Tịnh 

Đạo Đức Viên Minh 

Chân Như Tánh Hải 

Tịch Chiếu Phổ Thông(17) 

Tâm Nguyên Quảng Tục 

Bổn Giác Xương Long 

Năng Nhân Thánh Quả 

Thường Diễn Khoan Hoằng 

Duy Truyền Pháp Ấn 



242 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Chánh Ngộ Hội Dung 

Kiên Trì Giới Định 

Vĩnh Kế Tổ Tông 

Người đầu tiên đem dòng thiền này đến Hội An là Thiền sư 

Minh Châu Hương Hải. Sau khi thọ giáo với Thiền sư Viên Cảnh 

Lục Hồ, Viên Khoan Đại Thâm tại Quảng Trị, Thiền sư Hương Hải 

đã đến đảo Tiêm Bút La (Tức Cù Lao Chàm) vào khoảng năm 1655 

dựng thảo am tu hành. Ngài hành đạo tại đây được mười năm, đến 

năm 1665 ra Thuận Hóa nhận trụ trì viện Thiền Tịnh tại núi Quy 

Kỉnh. Tuy nhiên, các thế hệ kế tiếp của Thiền sư Minh Châu Hương 

Hải vẫn kế thừa cùng với dân làng lập chùa Hải Tạng. Ngày nay, tại 

chùa Hải Tạng còn có thờ hai vị Thiền sư thuộc dòng thiền này. Đó 

là thiền sư Như Chiêu Vĩnh Hưng và Hải Lượng Tế Quảng. 

b. Dòng Thiền Lâm Tế Thiên Đồng: 

Dòng thiền này do thiền sư Đạo Mân Mộc Trần (1596-1674) 

đời 31 tông Lâm Tế trụ trì chùa Thiên Đồng ở Quảng Châu sáng 

lập. Pháp kệ của dòng phái này như sau: 

Đạo Bổn Nguyên Thành Phật Tổ Tiên 

Minh Như Hồng Nhật Lệ Trung Thiên 

Linh Nguyên Quảng Nhuận Từ Phong Phổ 

Chiếu Thế Chơn Đăng Vạn Cổ Truyền. 

Thiền sư Nguyên Thiều Siêu Bạch là đệ tử đời thứ 3 của dòng 

kệ này đã đến Đàng Trong hoằng hóa. Trong các đệ tử của Thiền sư 

Nguyên Thiều có thiền sư Minh Lượng Thành Đẳng (1686-1769) 

khai sơn chùa Vạn Đức tại Hội An. Từ đây, các đệ tử của ngài như 

Phật Thiền Hoa Nghiêm ra khai sơn chùa Kim Sa; Phật Tuyết 

Tường Quang về sau y chỉ Thiền sư Thiệt Dinh Ân Triêm nên còn 

có pháp danh Pháp Ấn Quảng Độ và kế thừa trụ trì chùa Phước Lâm.  

Tuy nhiên sự truyền thừa của kệ phái này đến khoảng đầu thời 

Gia Long đã không còn tại Hội An. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 243 

c. Dòng Thiền Lâm Tế Liễu Quán: 

Thiền sư Thiệt Diệu Liễu Quán (1667 – 1742) sau khi đắc 

pháp với Tổ Minh Hoằng Tử Dung tại chùa Ấn Tông (tức Từ Đàm 

ngày nay), Ngài ra khai sơn chùa Thiền Tôn và biệt xuất một bài kệ 

như sau: 

Thiệt Tế Đại Đạo, 

Tánh Hải Thanh Trừng, 

Tâm Nguyên Quảng Nhuận, 

Đức Bổn Từ Phong, 

Giới Định Phước Huệ, 

Thể Dụng Viên Thông, 

Vĩnh Siêu Trí Quả, 

Mật Khế Thành Công, 

Truyền Trì Diệu Lý, 

Diễn Xướng Chánh Tông, 

Hành Giải Tương Ưng, 

Đạt Ngộ Chơn Không. 

Theo như những sử liệu mà chúng tôi thu thập thì trong thời 

vua Lê Hiển Tông niên hiệu Cảnh Hưng (1740 đến 1786) thì có đến 

3 vị Thiền sư thuộc dòng Liễu Quán hoằng pháp tại Hội An. Đó là 

Thiền sư Đại Quảng Trí Quang: trụ trì chùa Sắc tứ Cẩm An; Thiền 

sư Đại Tri trụ trì chùa Bảo (Bửu) Long và thiền sư Đại Hưng Trường 

Long hành đạo tại chùa Vạn Đức. Cả ba vị này đều có pháp húy chữ 

Đại tức thuộc đời 37 tông Lâm Tế, thế hệ thứ 3 theo pháp kệ tổ sư 

Liễu Quán “Thiệt Tế Đại Đạo….”. Cả ba vị không rõ là đệ tử của 

vị Thiền sư nào có chữ Tế đứng đầu. Riêng trường hợp thiền sư Đại 

Hưng Trường Long tại chùa Vạn Đức có khả năng là đệ tử của Tổ 

Phổ Triêm. Bởi lẽ từ trước đến nay, chúng ta chỉ biết Tổ Phổ Triêm 

thuộc đời 36 tông Lâm Tế nhưng không biết pháp danh Ngài chữ 



244 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

gì? Truyền theo pháp kệ của Tổ nào? Qua niên đại in cuốn Đại Bi 

Xuất Tượng Đà La Ni Kinh vào năm Cảnh Hưng 25, Giáp Thân 

(1764) do Thiền sư Đại Hưng Trường Long chủ trương khắc in tại 

chùa Vạn Đức và đã thỉnh Hòa thượng Phổ Triêm chứng minh. Như 

vậy, có thể lúc đó thiền sư Phổ Triêm đã cao niên nên giao chùa 

Vạn Đức cho đệ tử Đại Hưng Trường Long tiếp tục trụ trì. Nếu như 

vậy thì Thiền sư Phổ Triêm có khả năng là đệ tử tổ Liễu Quán và 

có pháp danh chữ Tế đứng đầu? 

Cho đến thời Tây Sơn khởi nghĩa, đa phần các tự viện tại Hội 

An đều bị san bằng trong những cuộc chiến khốc liệt. Cũng từ đó, 

dòng thiền Lâm Tế Liễu Quán không còn phát triển tại nơi đây. 

d. Dòng thiền Lâm Tế Chúc Thánh: 

Dòng thiền này do Thiền sư Minh Hải Pháp Bảo đời thứ 34 

tông Lâm Tế khai sơn chùa Chúc Thánh sáng lập. Dòng Chúc Thánh 

có bài kệ truyền pháp như sau: 

Minh Thiệt Pháp Toàn Chương 

Ấn Chơn Như Thị Đồng 

Chúc Thánh Thọ Thiên Cửu 

Kỳ Quốc Tộ Địa Trường 

Đắc Chánh Luật Vi Tông 

Tổ Đạo Giải Hạnh Thông 

Giác Hoa Bồ Đề Thọ 

Sung Mãn Nhơn Thiên Trung 

Trong 8 câu kệ này, 4 câu đầu dùng để đặt Pháp danh và 4 câu 

sau dùng để đặt Pháp tự. Đây là điểm đặc biệt của dòng thiền Lâm 

Tế Chúc Thánh. 

Dòng thiền này phát triển rất mạnh vào đời nhà Nguyễn, gần 

như cả tỉnh Quảng Nam nói chung và Hội An nói riêng mọi sinh 

hoạt tu tập và tín ngưỡng đều do các vị Thiền sư dòng Chúc Thánh 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 245 

đảm nhiệm. Không những thế, dòng Thiền này còn phát triển mạnh 

vào các tỉnh miền Nam như Quảng Ngãi, Bình Định, Phú Yên, Gia 

Định v.v… 

3.5. Các vị Thiền sư tiêu biểu. 

a. Thiền sư Minh Châu Hương Hải (1628-1715): 

Thiền sư Minh Châu Hương Hải (1628-1715) tổ tiên vốn 

người Áng Độ, Nghi Lộc, Nghệ An theo phò chúa Nguyễn Hoàng 

vào sinh sống tại Quảng Nam. Ngài sinh vào năm Mậu Thìn (1628), 

niên hiệu Vĩnh Tộ năm thứ 10 đời vua Thần Tông nhà Lê tại làng 

Bình An thượng, phủ Thăng Hoa, tỉnh Quảng Nam. 

Năm vừa tròn 18 tuổi thì Ngài thi đỗ Hương cống và được bổ 

làm tri phủ Triệu Phong dưới thời chúa Nguyễn Phúc Lan (1635-

1648) ở Đàng Trong. 

Năm Nhâm Thìn (1652), Ngài đến học Phật với thiền sư Viên 

Cảnh Lục Hồ, được ban pháp danh là Minh Châu Hương Hải, hiệu 

là Huyền Cơ Thiện Giác, tiếp đến lại tới học đạo với thiền sư Viên 

Khoan Đại Thâm, năm này Ngài vừa tròn 25 tuổi. Ba năm sau, Ngài 

chính thức từ quan đi xuất gia. 

Sau một thời gian tu học, Ngài dóng thuyền đến đảo Cù Lao 

Chàm ở ngoài cửa biển Hội An, dựng ba gian am nhỏ để ở và tu trì. 

Thời gian Ngài ở đây khoảng được 10 năm. 

Sự tu hành thiền định của Ngài đã dần dần được mọi giới ở 

Đàng Trong biết đến, trong đó có Hoa Lễ Hầu là Tổng thái giám. 

Hoa Lễ Hầu tâu với Dũng Quốc Công Nguyễn Phúc Tần (1648-

1687) về sự tu hành của Hòa thượng và Ngài được quốc công mời 

về trụ trì viện Thiền Tịnh ở núi Quy Kỉnh. Mẹ của Nguyễn Phúc 

Tần và 3 con là Phúc Mỹ, Hiệp Đức, Phúc Tộ đều đến quy y cùng 

với đông đảo quan lại, binh dân. 

Tháng 3 năm Nhâm Tuất (1682), Ngài cùng với 50 đồ đệ vượt 

biển từ Quảng Nam ra Đàng Ngoài, năm ấy Ngài vừa tròn 55 tuổi.. 



246 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Tại Đàng Ngoài Ngài được chúa Trịnh mời làm trụ trì chùa Nguyệt 

Đường tại Phố Hiến (nay là Hải Dương). Từ đó, Ngài hành đạo tại 

Đàng Ngoài và viên tịch vào ngày 12 tháng 5 năm Ất Mùi (1715), 

hưởng thọ 88 tuổi. 

Sinh thời, Ngài trước tác rất nhiều kinh sách bằng chữ Nôm, 

góp phần làm giàu cho nền văn học chữ Nôm nước nhà. Đệ tử của 

Ngài có trên cả 100 vị. Trong đó, xuất chúng là các vị Chân Nguyên 

Tuệ Đăng, Chân An Tuệ Tĩnh, Chân Lý Hiển Mật v.v..đều là những 

bậc danh nhân của Phật giáo nói riêng và Dân Tộc nói chung.  

Tuy rằng, Thiền sư Minh Châu Hương Hải tu tập và hành đạo 

tại Hội An chỉ trong khoảng thời gian 10 năm. Với ngần ấy thời 

gian, nhưng đạo hạnh và kiến thức của Ngài đã nhiếp phục quần 

chúng quay về con đường tu tập, đặt nền tảng cho sự phát triển của 

Phật giáo về sau. 

b. Thiền sư Thạch Liêm Thích Đại Sán (1633-1704) 

Thiền sư sinh năm Quý Dậu (1633) tại tỉnh Quảng Tây, Trung 

Quốc. Thiếu thời xuất gia với Thiền sư Đạo Thịnh Giác Lãng thuộc 

đời 28 tông Tào Động tại chùa Thượng Lam nên có Pháp danh Đại 

Sán, hiệu Thạch Liêm, cũng còn tên gọi khác là Thạch Đầu Đà. Sau 

Sư đến trụ trì chùa Trường Thọ tỉnh Quảng Đông. Thiền sư là người 

đa văn quảng bác, thông thạo Cầm, Kỳ, Thi, Họa, Độn giáp tướng 

số v.v… Với một sở học như vậy, Ngài đã kiến tạo chùa Trường 

Thọ thành một danh lam nổi tiếng tại Quảng Đông. 

Ngài đến Đàng Trong vào tháng Giêng năm Ất Hợi (1695) 

theo lời thỉnh cầu của Quốc chúa Nguyễn Phúc Chu. Sau giới đàn ở 

chùa Thiền Lâm, Thuận Hóa Ngài vào Hội An để lên thuyền về 

nước. Tuy nhiên thời tiết không thuận lợi nên Ngài ngụ lại thời gian 

khoảng một tháng và đã mở giới đàn tại chùa Di Đà, Hội An vào 

ngày mồng 7 tháng 7 năm 1695, có khoảng 300 giới tử Tăng tục 

theo Ngài lãnh thọ giới pháp. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 247 

Tháng 7 năm 1696, Ngài về lại Trung Quốc và qua đời vào 

năm Giáp Thân (1704), hưởng thọ 71 tuổi. 

Ngài đã để lại tác phẩm Hải Ngoại Ký Sự rất có giá trị về sử 

liệu Đàng Trong dưới thời Quốc chúa Nguyễn Phúc Chu trị vì. 

Tuy rằng Thiền sư Thạch Liêm ở Hội An không lâu nhưng sự 

kiện Ngài mở giới đàn truyền trao giới pháp đã đặt nền tảng căn bản 

cho Phật giáo Hội An phát triển về sau. 

c. Thiền sư Minh Hải Pháp Bảo (1670-1746) 

Thiền sư Minh Hải (1670 - 1746) thế danh Lương Thế Ân, 

sinh vào giờ Tuất, ngày 28 tháng 6 năm Canh Tuất (1670) nhằm vào 

năm Khang Hy thứ 8 triều nhà Thanh tại làng Thiệu An, huyện 

Đồng An, phủ Tuyền Châu, tỉnh Phước Kiến, Trung Quốc. Thân 

phụ là Lương Đôn Hậu, thân mẫu là Trần Thục Thận, anh trai là 

Lương Thế Bảo, em trai là Lương Thế Định, Ngài là người con thứ 

hai trong gia đình. 

Thuở thiếu thời, Ngài đã tỏ ra thông minh khác người và có 

tâm hướng về đạo Phật. Năm Mậu Ngọ (1678), Ngài được song thân 

đưa đến xuất gia tại chùa Báo Tư thuộc tỉnh Phước Kiến, lúc bấy 

giờ Ngài vừa tròn 9 tuổi. Sau một thời gian dài tu học, khi tuổi vừa 

tròn 20 thì Ngài được đăng đàn thọ cụ túc giới với pháp danh Minh 

Hải, tự Đắc Trí. Như vậy, Ngài nối pháp đời 34 dòng Lâm Tế truyền 

theo bài kệ của ngài Vạn Phong - Thời Ủy. Về sau, Ngài cầu pháp 

với tổ Nguyên Thiều Siêu Bạch tại chùa Quốc Ân nên có pháp hiệu 

Pháp Bảo. 

Tương truyền rằng Ngài sang An Nam trong phái đoàn của 

Thiền sư Thạch Liêm vào năm Ất Hợi (1695). Sau khi Phật sự ở 

Thuận Hóa xong, Ngài vào lập chùa Chúc Thánh tại xã Thuận An, 

huyện Tân Phước, phủ Điện Bàn (nay là phường Tân An, thành phố 

Hội An). Tại đây Ngài biệt kệ truyền pháp lập nên dòng thiền Lâm 

Tế Chúc Thánh. Đệ tử của Ngài khá đông nhưng tiêu biểu nhất là 

ngài Thiệt Dinh Ân Triêm và Thiệt Uyên Chí Bảo. 



248 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Suốt cuộc đời hành đạo, Ngài chú trọng đến giới luật và đứng 

ra in bộ Sa Di Luật Nghi Chú Lược vào năm 1732. Cũng như Ngài 

hổ trợ cho đệ tử Thiệt Đàm Chánh Luân chùa Long Bàn ở xã Ba La, 

huyện Chương Nghĩa, phủ Quảng Ngãi khắc in bộ Đại Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh vào năm Vĩnh Khánh thứ tư, Nhâm 

Tý (1732); Chứng minh cho đệ tử Thiệt Uyên Chí Bảo khắc in bộ 

Long Thơ Tịnh Độ vào năm 1746. 

Sau gần 50 năm trác tích hoằng hóa, đến ngày mồng 7 tháng 

11 năm Bính Dần (1746), Ngài viên tịch, hưởng thọ 77 tuổi, tháp 

lập trong khuôn viên chùa Chúc Thánh, Hội An. 

d. Thiền sư Phổ Triêm (1675-1772) 

Thiền sư thế danh Lê Công Mạo, sinh năm Ất Mão (1675), tổ 

tiên gốc người huyện Hoằng Hóa, tỉnh Thanh Hóa vào định cư tại 

Quảng Nam vào thời Thịnh Đức (1653-1658) và là tiền hiền của 

làng Sơn Phô. Tương truyền Ngài từng ra làm quan trước khi xuất 

gia. Cho đến nay ta chỉ biết Ngài có pháp hiệu Phổ Triêm, đời 36 

tông Lâm Tế chứ chưa biết rõ pháp danh Ngài, thuộc pháp kệ phái 

nào cũng như bổn sư thế độ là ai? 

Ngài là một trong những bậc danh Tăng tại Hội An lúc bấy 

giờ. Sau khi ngài Minh Hải Pháp Bảo mất thì ngài Phổ Triêm là bậc 

tôn túc lớn nhất nên đứng chứng minh việc in ấn các bộ kinh như: 

Chứng minh cho Thiền sư Thiệt Uyên Chí Bảo chùa Bảo Lâm xã 

Lạc Câu(18), huyện Diên Khánh, Thăng Hoa Điện Bàn nhị phủ in bộ 

Di Đà Sớ Sao (4 quyển) vào năm Cảnh Hưng thứ 27, Bính Tuất 

(1766) và bộ Quy Sơn Cảnh Sách Cú Thích Ký(19), cũng như chứng 

minh cho Phật tử Lê Công Ngoạn, pháp danh Tế Chơn tự Bát Nhã, 

hội chủ chùa Hội Phước tại châu Đại Phước An, châu Lỗ Hương 

Tây, huyện Phú Châu, phủ Điện Bàn(20) khắc in bộ Pháp Giới An 

Lập Đồ vào tháng Giêng năm Cảnh Hưng thứ 31, Canh Dần (1770), 

trước khi Ngài viên tịch 1 năm. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 249 

Ngài là người có công trùng tu chùa Vạn Đức và đổi tên chùa 

từ Lang Thọ tự sang Vạn Đức tự. Thời Ngài trụ trì chùa Vạn Đức 

thật là hưng thịnh, điều này đã được sử triều Nguyễn ghi lại như 

sau: “Chùa Trường Lệ ở huyện Diên Phước tục gọi là chùa Long 

Thụ (Cây cau), quy chế tráng lệ, tăng đồ rất đông”(21) 

Thiền sư viên tịch vào ngày 25 tháng Chạp năm Nhâm Thìn 

(1772), hưởng thọ 98 tuổi(22). Trước lúc viên tịch, Ngài có phát 

nguyện sau khi trà tỳ sẽ để lại ngón tay cái để làm biểu chứng cho 

sự tu tập của mình. Y như nguyện ấy, sau khi hỏa thiêu, tất cả xương 

cốt đều thành tro, duy chỉ ngón tay cái vẫn còn. Môn đồ đem ngón 

tay cái vào phụng thờ tại tổ đường(23) 

e. Thiền sư Thiệt Dinh Ân Triêm (1712-1796) 

Thiền sư thế danh Lê Hiển, sinh năm Bính Thìn (1712) tại xã 

Bến Đền, phủ Điện Bàn, dinh Quảng Nam. Nay là xã Điện Quang, 

huyện Điện Bàn, tỉnh Quảng Nam.  

Tương truyền rằng mẹ Ngài một đêm nằm mộng thấy con trâu 

chọc sừng chui vào bụng, bà bắt đầu thọ thai. Từ khi mang thai thì 

bà cảm thấy nhàm chán những thức ăn thịt cá, chỉ dùng toàn chay 

tịnh và sau đó sanh ra Ngài 

Từ nhỏ, Ngài đã ăn chay và có chí tu hành nên khi lên 10 tuổi 

được cha mẹ cho làm đệ tử Thiền sư Minh Hải Pháp Bảo tại chùa 

Chúc Thánh. 

Đến năm 20 tuổi, Ngài được Tổ Minh Hải cho thọ giới Cụ túc 

được ban pháp danh Thiệt Dinh, Pháp tự Chánh Hiển, Pháp hiệu Ân 

Triêm. Như vậy, Ngài thuộc thế hệ 35 dòng Lâm Tế và là đời thứ 2 

của thiền phái Chúc Thánh. 

Vào năm 1736, Ngài vừa tròn 25 tuổi bèn xin phép tổ Minh Hải 

lập thảo am tại ấp Trảng Kèo, xã Thanh Hà, phủ Điện Bàn để nhập 

thất tỉnh tu. Thảo am này được đặt tên Phước Lâm, về sau trở thành 

một trong những tổ đình chính của thiền phái Lâm Tế Chúc Thánh. 



250 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Năm Bính Dần (1746) vào ngày mồng 7 tháng 11, Tổ sư Minh 

Hải viên tịch. Trước lúc viên tịch, Tổ đã ân cần phó chúc, truyền trao 

y bát ấn chứng cho Sư làm tổ kế thừa đời thứ 2 dòng thiền Chúc Thánh. 

Không bao lâu, hương thơm giới hạnh của Sư lan khắp mười phương 

và đồ chúng theo về tu học ngày càng đông đảo và dần dần tịnh thất 

Phước Lâm trở thành một Tùng Lâm nguy nga tại Xứ Quảng. 

Sau hơn 50 năm khai sáng và hành đạo tại Phước Lâm, Ngài 

thấy cơ duyên đến đây đã mãn nên tập họp đồ chúng cũng như thân 

hào xã Bến đền và thân tộc đến rồi hỏi: 

- Sau khi tôi viên tịch, hài cốt của tôi giao cho ai? 

Đại diện thân hào xã Bến Đền thưa: 

- Ngài là người của bản xã, nhưng đã xuất gia theo đạo Phật, 

nay Ngài trở thành người của đạo thì nên giao linh cốt của Ngài 

cho môn đồ đệ tử là đúng. 

Đại diện tộc Lê cũng đồng nhất quan điểm như vậy. 

Sau khi thu xếp mọi việc và ấn chứng cho đệ tử Pháp Ấn kế 

thế trụ trì chùa Phước Lâm và viên tịch vào ngày 24 tháng 4 năm 

Bính Thìn (1796) thọ 85 tuổi. Đồ chúng xây bảo tháp tại phía Tây 

Nam chùa Phước Lâm để phụng thờ linh cốt của Ngài. 

Thiền sư Ân Triêm đã đào tạo được nhiều đệ tử ưu tú như: 

Pháp Ấn Tường Quang Quảng Độ, Pháp Chuyên Luật Truyền Diệu 

Nghiêm, Pháp Kiêm Luật Oai Minh Giác. Chính từ những vị Thiền 

sư lỗi lạc này mà dòng thiền Chúc Thánh phát triển nhanh chóng và 

rực rỡ. 

4. Kết Luận: 

Giai đoạn Phật giáo du nhập vào Hội An dưới thời các chúa 

Nguyễn có thể nói là giai đoạn đầu của Phật giáo Bắc tông tại vùng 

này nhưng nhanh chóng phát triển. Điểm qua những dữ liệu về tự 

viện, số lượng kinh sách in ấn chúng ta có thể khẳng định được điều 

đó. Sự phát triển này phụ thuộc bởi ba nguyên nhân chính như sau: 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 251 

- Đa phần các chúa Nguyễn đều có tinh thần mộ đạo, hộ trì 

Phật pháp. Vì muốn hưng thịnh Phật pháp nên đã thỉnh cao Tăng 

Thạch Liêm sang giáo hóa, chấn chỉnh lại Tăng đồ vốn dĩ có nhiều 

tình trạng tiêu cực. Sự hộ trì của chính quyền đương đại là điều kiện 

cho Phật giáo nhanh chóng hội nhập và phát triển. 

- Lúc bấy giờ Hội An là một thương cảng trù phú nên điều 

kiện kinh tế hết sức dồi dào. Kinh tế ổn định đã trợ duyên cho các 

Thiền sư tạo dựng tự viện(24), in ấn kinh sách để làm phương tiện 

truyền đạo. 

- “Đạo do Tăng hoằng” có nghĩa là đạo pháp có phát triển hay 

không là do sự hoằng hóa của chư Tăng. Nếu được chính quyền 

yểm trợ, có kinh tế dồi dào mà không có các vị cao Tăng giáo hóa 

thì đó là cái họa của Phật giáo. May mắn thay, trong giai đoạn này 

Phật giáo Hội An đã được đón các vị cao Tăng đến giáo hóa. 

Trước hết phải nói đến Thiền sư Minh Châu Hương Hải và 

Thiền sư Thạch Liêm Đại Sán đã đến hoằng pháp tại đây. Tuy các 

Ngài không ở Hội An lâu nhưng với sự uyên thâm kinh điển và đạo 

phong của mình, các vị đã đặt một nền tảng căn bản để Phật giáo 

Hội An phát triển về sau. 

Kế tiếp là các Thiền sư Minh Hải Pháp Bảo, Thiền sư Phổ 

Triêm, Thiền sư Thiệt Dinh Ân Triêm đã kế thừa sự nghiệp các vị 

Thiền sư đi trước đưa Phật giáo Hội An ổn định và phát triển. Đặc 

biệt Thiền sư Minh Hải đã biệt kệ lập nên dòng Thiền Lâm Tế Chúc 

Thánh, một dòng Thiền có vị trí đặc biệt trong lịch sử phát triển của 

Phật giáo Đàng Trong trước đây và Phật giáo Việt Nam ngày nay. 

Chính dòng Thiền Lâm Tế Chúc Thánh đã đưa vị trí Phật giáo Hội 

An thành một điểm son trong dòng chảy của Phật giáo Việt Nam. 

Hy vọng, trong thời gian tới chúng ta có thêm nhiều tư liệu để 

khẳng định hơn nữa sự du nhập và phát triển của Phật giáo Hội An 

dưới thời các chúa Nguyễn. Đồng thời nổ lực tìm lại các di tích, di 

chỉ của các chùa đã bị tàn phá để có kế hoạch bảo vệ, giúp các thế 

hệ hậu lai hiểu rõ hơn lịch sử Phật giáo tại địa phương. 



252 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Chú thích: 

[1]. Phan Khoang, Việt Sử Xứ Đàng Trong, NXB Văn Học, 2001, tr 115-116 

[2]. Thích Đại Sán, Hải ngoại ký sự, Sử liệu nước Đại Việt thế kỷ XVIII, nhà in viện 

Đại học Huế, 1963, tr 154 

[3]. Nguyễn Khắc Thuần, Đại Cương Lịch Sử Cổ Trung Đại Việt Nam, tr 286 

[4]. Nguyễn Khắc Thuần, Đại Cương Lịch Sử Văn Hóa Việt Nam, tập 2, tr 156 

[5]. LiTana, Xứ Đàng Trong, NXB Trẻ, 1999, tr 194. 

[6]. Lê Mạnh Thát, Toàn Tập Minh Châu Hương Hải, NXB TP.Hồ Chí Minh, 2000, 

tr 145-146 

[7]. Thích Đại Sán, Hải ngoại ký sự, Sử liệu nước Đại Việt thế kỷ XVIII, nhà in 

viện Đại học Huế, 1963, tr 158 

[8]. Tương truyền vị Tổ khai sơn chùa Kim Liên là đệ tử ngài Minh Lượng Thành 

Đẳng. Ngày nay, tháp mộ Ngài được cải táng về trong khuôn viên Tổ đình Chúc 

Thánh. Văn bia trên mộ tháp chỉ ghi vỏn vẹn mấy chữ “Kim Liên Tự Khai Sơn 

Lão Hòa Thượng Tháp”. Chính lối ghi vắn tắt này khiến cho người đời sau không 

rõ pháp danh và pháp hiệu của Ngài. 

[9]. Nay thuộc phường Tân An, thành phố Hội An. 

[10]. Nay thuộc xã Cẩm Kim, thành phố Hội An. 

[11]. Mộc bản hiện còn lưu tại chùa Phước Lâm, xã Cẩm Hà, thành phố Hội An 

[12]. Nay thuộc xứ Trảng Kèo, xã Cẩm Hà, thành phố Hội An 

[13]. Nay thuộc phường Cẩm Phô, thành phố Hội An. 

[14]. Nay thuộc phường Cẩm Phô, thành phố Hội An 

[15]. Đây là sự so sánh khái lược với những bộ sách được in vào thời Chúa mà chúng 

tôi biết được.Đó là các bộ: Di Đà Sớ Sao (4 quyển) và Cảnh Sách (1 quyển) do 

Thiền sư Thiệt Uyên Chí Bảo in tại chùa Bảo Lâm ở Lạc Câu xã (nay thuộc 

Thăng Bình) và bộ Pháp Giới An Lập Đồ khắc in tại chùa Hội Phước, huyện 

Điện Bàn. 

[16]. Nguyên bài này thuộc phái Thọ Xương tại tỉnh Giang Tây, Trung Quốc. 

[17]. Nguyên kệ của ngài Trí Bản Đột Không chỉ có 4 câu đầu, còn 8 câu sau do các 

chùa tại Phổ Đà Sơn, Nga Mi Sơn, Ngũ Đài Sơn tục kệ. 

[18]. Nay thuộc thôn Lạc Câu, xã Bình Dương, huyện Thăng Bình, tỉnh Quảng Nam. 

[19]. Bộ này tờ lạc khoảng bị rách nên không xác định được niên nại, nhưng ít nhất 

nó ra đời trước năm Ngài viên tịch 1772. 

[20]. Nay thuộc xã Điện Phương, huyện Điện Bàn. 

[21]. Đại Nam Nhất Thống Chí, Tập 2, tr 387, nxb Thuận Hóa, 1997. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 253 

[22]. Căn cứ vào năm tịch và tuổi thọ của Ngài, chúng tôi đoán định Ngài sinh năm 

Ất Mão (1675). 

[23]. Về sau do chiến tranh nên xá lợi Ngón tay cái của Ngài bị thất lạc. 

[24]. Hiện tại, chưa có một tư liệu nào ghi lại kiến trúc cũng như tầm quy mô của các 

tự viện thời Chúa, Ngoài các chùa đã mất tích, các chùa còn hiện hữu cũng đã 

nhiều lần trùng tu không còn giữ được kiến trúc ban sơ nên cũng khó có thể 

khẳng định tầm quy mô của tự viện thuở ấy. 

 

Tài liệu tham khảo 

1. Văn bản chữ Việt: 

 Phan Du, Quảng Nam qua các thời đại, NXB Thời Mới, 1974. 

 Lê Quý Đôn, Phủ biên tạp lục, NXB Khoa học xã hội, 1977. 

 Phan Khoang, Việt sử xứ Đàng Trong, NXB Văn Học, 2001. 

 Hồ Ngận, Quảng Nam xưa và nay (Di cảo), NXB Thanh Niên, 2004. 

 Nguyễn Khắc Thuần, Đại cương lịch sử cổ trung đại Việt Nam. 

 Nguyễn Khắc Thuần, Đại cương lịch sử văn hóa Việt Nam. 

 Thích Đại Sán, Hải ngoại ký sự, Sử liệu nước Đại Việt thế kỷ XVIII, nhà in viện 

Đại học Huế, 1963. 

 Li Tana, Xứ Đàng Trong, NXB Trẻ, 1999 

 Lê Mạnh Thát, Toàn Tập Minh Châu Hương Hải, NXB TP.Hồ Chí Minh, 2000. 

 Thích Như Tịnh, Hành Trạng Chư Thiền Đức Xứ Quảng, NXB Tôn Giáo, 2008. 

 Thích Như Tịnh, Lịch Sử Truyền Thừa Thiền Phái Lâm Tế Chúc Thánh, NXB 

Phương Đông, 2009. 

 Tập văn Khánh thành chùa Vạn Đức năm 1995. 

2. Văn bản chữ Hán: 

 Sa Di Luật Nghi Yếu Lược Tăng Chú (1 quyển), do Thiền sư Minh Hải Đắc Trí 

khắc in tại chùa Chúc Thánh, vào năm Vĩnh Khánh thứ 4, Nhâm Tý (1732) 

 Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh do Thiền sư Thiệt Đàm Chánh Luân 

khắc in tại chùa Long Bàn, vào năm Vĩnh Khánh thứ 4, Nhâm Tý (1732). 

 Long Thơ Tịnh Độ (bộ 2 quyển) do Thiền sư Thiệt Uyên Chí Bảo khắc in tại 

chùa Hội Nguyên, vào năm Cảnh Hưng thứ 7, Bính Dần (1746). 

 Đại Bi Xuất Tượng Đà La Ni Kinh do Thiền sư Đại Hưng Trường Long khắc in 

tại chùa Vạn Đức, vào năm Cảnh Hưng thứ 25, Giáp Thân (1764) dưới sự chứng 

minh của Hòa thượng Phổ Triêm. 

 Không Môn Nhật Dụng Tổng Tập Yếu ( 2 quyển) do Thiền sư Đại Tri khắc in 

tại chùa Bảo (Bửu) Long, vào năm Cảnh Hưng thứ 30, Kỷ Sửu (1769). 

 Đại Khoa Du Già (1 quyển) do Thiền sư Đại Quảng Trí Quang khắc in tại chùa 

Sắc tứ Cẩm An, vào năm Cảnh Hưng thứ 32, Tân Mão 1771. 

 Thiền Môn Nhật Tụng, bản in vào năm Dân Quốc thứ 22, Quý Dậu (1933) tại 

phủ Thường Châu, tỉnh Giang Tô, Trung Quốc. 



254 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

PHẬT GIÁO Ở HỘI AN15 
 

A. Lời dẫn: 

Hội An là một trong những đô thị cổ nổi tiếng của Việt Nam. 

Sự hình thành và phát triển của thương cảng Hội An gắn liền với 

quá trình Nam tiến của Dân tộc. Trong quá trình hình thành và phát 

triển ấy, Phật giáo đã gắn liền và đóng vai trò quan trọng trong đời 

sống tâm linh của người dân nơi đây. Tuy nhiên, từ trước đến nay 

chưa có một công trình nghiên cứu cụ thể về Phật giáo tại Hội An. 

Từ đó, ta có thể khái quát quá trình hình thành và phát triển của Phật 

giáo tại Hội An cũng như những đóng góp cho đời sống văn hoá và 

tinh thần của cộng đồng dân cư tại địa phương. 

Vì thế, ở chuyên đề này chúng tôi sẽ khái quát sự phát triển 

của Phật giáo Hội An qua các giai đoạn lịch sử của Dân tộc. Đồng 

thời ghi lại các hệ phái Phật giáo có mặt tại Hội An, đặc điểm những 

ngôi chùa tại Hội An và cuối cùng là tầm ảnh hưởng của Phật giáo 

Hội An trong quá khứ và hiện tại đối với người dân bản xứ cũng 

như các vùng phụ cận. Từ đó, khẳng định lại vị trí của Phật giáo của 

Hội An trong lòng Phật giáo và Dân tộc. 

B. Nội Dung. 

1. Phật giáo Hội An qua các thời kỳ lịch sử: 

1.1. Giai đoạn đất Hội An thuộc Đại Việt đến thời Trịnh 

Nguyễn (1403- 1558) 

Từ thời nhà Hồ (1402), khu vực đất Hội An đã thuộc về lãnh 

thổ Đại Việt. Đến thời Hồng Đức (1471) danh từ Quảng Nam chính 

                                                 
15 Bài viết cho Trung tâm Bảo tồn di tích Hội An để thực hiện Địa Chí Hội An. 
 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 255 

thức có mặt trong lịch sử. Danh từ Hội An có tên trên bản đồ Đại 

Việt do đại thần Đỗ Bá vẽ in trong Thiên Nam tứ chí lộ đồ. Tuy 

nhiên, các tự viện cũng như sự sinh hoạt của Tăng chúng trong giai 

đoạn này hoàn toàn không có tư liệu. Lẽ dĩ nhiên theo dòng người 

di dân, các thiền sư dòng Trúc Lâm Yên Tử từ Thanh Hóa, Nghệ 

An sẽ đến Hội An truyền đạo, đáp ứng nhu cầu tín ngưỡng của 

người dân Đại Việt. Lúc bấy giờ giao thương đường biển chưa phát 

triển mạnh cũng như đất nước Trung Hoa còn ổn định nên các Thiền 

sư Trung Hoa chưa có vị nào sang Hội An tu tập và hành đạo. 

1.2. Giai đoạn Đàng Ngoài - Đàng Trong (1558-1778) 

Đàng Ngoài-Đàng Trong là giai đoạn lịch sử bi hùng của dân 

tộc Việt Nam. Trong lúc tại Đàng Ngoài vua Lê và chúa Trịnh có 

sự tranh giành quyền lực nên tình hình chính trị nhiễu nhương, kinh 

tế suy thoái. Ngược lại tại Đàng Trong, các chúa Nguyễn chiêu hiền 

đãi sĩ, mở rộng giao thương nên chính trị ổn định, kinh tế phát triển. 

Đây là một yếu tố quan trọng để Phật giáo dễ dàng hội nhập phát 

triển. Các thiền sư đến Hội An tu tập và hoằng truyền giáo pháp 

như: Minh Châu Hương Hải, Thạch Liêm Đại Sán, Minh Hải Pháp 

Bảo, Minh Lượng Thành Đẳng v.v... Sự kiện nổi bậc nhất là thiền 

sư Thạch Liêm Đại Sán mở giới đàn tại chùa Di Đà vào ngày mồng 

7 tháng 7 năm Ất Hợi (1695) cho hơn 300 Tăng tục thọ giới. 

Các chùa được xây dựng trong giai đoạn này như sau: 

- Chùa Di Đà được xây dựng từ lâu đời, không rõ niên đại và 

vị khai sơn. 

- Chùa Chúc Thánh do thiền sư Minh Hải Pháp Bảo khai sơn (1).  

- Chùa Vạn Đức do thiền sư Minh Lượng Thành Đẳng khai sơn (2)  

- Chùa Phước Lâm do thiền sư Thiệt Dinh Ân Triêm khai sơn (3)  

- Chùa Hội Nguyên do thiền sư Thiệt Uyên Chí Bảo khai sơn (4)  



256 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Chùa Kim Liên do đệ tử thiền sư Minh Lượng khai sơn (5) 

- Chùa Kim Sa do thiền sư Phật Thiền Hoa Nghiêm khai sơn (6) 

- Chùa Bửu Kim (nay là Kim Bửu) do dân làng Cẩm Kim 

tạo dựng (7)  

- Chùa Hải Tạng được dân làng Tân Hiệp lập năm Cảnh Hưng 

thứ 19, 1758 (8)  

- Chùa Sắc tứ Cẩm An do thiền sư Đại Quảng Trí Quang 

khai sơn (9)  

- Chùa Bảo (Bửu) Long do thiền sư Đại Tri khai sơn (10)  

- Chùa Vĩnh Long do thiền sư Trường Viễn khai sơn (11)  

- Chùa Thiên Đức tức Phổ Tuyền am do thiền sư Thiệt Lương 

khai sơn vào năm 1734(12).  

- Chùa Chiên Đàn (tức Quan Âm đường) do cộng đồng người 

Hoa xây dựng vào năm 1653(13).  

Đồng thời, để có phương tiện truyền đạo, các vị thiền sư đã 

vận động tín đồ khắc ván in một số bộ kinh như sau: 

- Sa Di Luật Nghi Yếu Lược Tăng Chú (1 quyển), do Thiền 

sư Minh Hải Đắc Trí khắc in tại chùa Chúc Thánh vào năm Vĩnh 

Khánh thứ 4, Nhâm Tý (1732). 

- Long Thơ Tịnh Độ (bộ 2 quyển) do Thiền sư Thiệt Uyên 

Chí Bảo khắc in tại chùa Hội Nguyên, vào năm Cảnh Hưng thứ 7, 

Bính Dần (1746). 

- Đại Bi Xuất Tượng Đà La Ni Kinh(14) do Thiền sư Đại 

Hưng Trường Long khắc in tại chùa Vạn Đức, vào năm Cảnh Hưng 

thứ 25, Giáp Thân (1764).  

- Không Môn Nhật Dụng Tổng Tập Yếu ( 2 quyển) do Thiền 

sư Đại Tri khắc in tại chùa Bảo (Bửu) Long, vào năm Cảnh Hưng 

thứ 30, Kỷ Sửu (1769). 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 257 

 

Cuốn Không Môn Nhật Dụng Tổng Tập Yếu (2 quyển)  
do Thiền sư Đại Tri khắc in tại chùa Bảo (Bửu) Long, xã Cẩm Phô,  

huyện Diên Khánh, phủ Điện Bàn, xứ Quảng Nam  
vào năm Cảnh Hưng thứ 30, Kỷ Sửu (1769) 

Ảnh Như Tịnh 

- Đại Khoa Du Già (1 quyển) do Thiền sư Đại Quảng Trí 

Quang khắc in tại chùa Sắc tứ Cẩm An, vào năm Cảnh Hưng thứ 

32, Tân Mão (1771). 

Trong giai đoạn này, Phật giáo Hội An vô cùng phát triển. Sự 

phát triển ấy đều nhờ vào các vị Thiền sư lỗi lạc hoằng hóa. Cụ thể 

như thế hệ đi tiên phong, đặt nền tảng đầu tiên là Thiền sư Minh 

Châu Hương Hải (1628-1715): về sau ra Đàng Ngoài trụ trì chùa 

Nguyệt Đường ở Phố Hiến (15); Thiền sư Thạch Liêm Đại Sán (1633-

1704): trụ trì chùa Trường Thọ, Quảng Đông, Trung Quốc.  

Tiếp đến, các thế hệ kế thừa có những vị Thiền sư tiêu biểu 

như sau: Thiền sư Minh Hải Pháp Bảo (1670-1746): khai sơn trụ trì 

chùa Chúc Thánh; Thiền sư Minh Lượng Thành Đẳng (1686-1769): 



258 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

khai sơn chùa Vạn Đức (16); Thiền sư Phổ Triêm (1675-1772): trụ 

trì chùa Vạn Đức; Thiền sư Thiệt Dinh Ân Triêm (1712-1798): khai 

sơn chùa Phước Lâm. 

Các vị thiền sư này là những bậc tông sư lỗi lạc, đã khiến cho 

Phật giáo Hội An ổn định và phát triển lâu dài về sau. 

1.3. Giai đoạn nhà Tây Sơn (1771-1802) 

Trong vòng 31 năm kể từ khi nhà Tây Sơn dấy nghĩa cho đến 

khi Gia Long thống nhất sơn hà là ngần ấy năm Phật giáo Đàng 

Trong bị tàn phá bởi chiến tranh. Theo nhiều nguồn sử liệu phần 

lớn các chùa chiền cái thì bị tháo dỡ, cái thì bị các tướng lĩnh Tây 

sơn chiếm làm phủ đệ, chuông đồng bị đập nát để đúc súng đạn 

phục vụ chiến tranh v.v... 

Chúng ta có thể thấy được tình hình sinh hoạt tôn giáo nói 

chung và Phật giáo nói riêng dưới thời Tây Sơn theo như lời ghi lại 

của các giáo sĩ Tây phương. Linh mục người Pháp, ông La Barbette, 

ở Quảng Trị viết ngày 23 tháng 6 năm 1786, sau khi Nguyễn Huệ 

tiến quân ra Quảng Trị “Quân phiến loạn đã phá hủy các nhà thờ 

đẹp đẽ nhất của chúng ta, họ phá các chùa chiền và buộc các sư 

phải cầm súng đi ra chiến trường“ (17) và linh mục Doussain ghi 

ngày 8 tháng 7 năm 1787 “Người ta cũng phá hủy đền thờ và lấy 

tượng lấy đồng để đúc vũ khí và nồi“(18) 

Từ bối cảnh chung như vậy thì thương cảng Hội An lúc bấy 

giờ bị tàn phá tiêu điều, Phật giáo cũng chịu ảnh hưởng rất nhiều. 

Trận đánh lớn tại Cẩm Sa vào ngày 24 tháng 4 năm 1775 giữa quân 

Tây Sơn và chúa Trịnh rất khốc liệt ảnh hưởng đến sự sinh hoạt 

thường nhật của cư dân Phố Hội. Theo văn bia ghi lại hành trạng tổ 

Ân Triêm (1712-1798) khai sơn chùa Phước Lâm thì lúc đó Ngài 

phải ôm y bát vào rừng lánh nạn. 

Giai đoạn này, các chùa như Kim Sa, Kim Liên, Bảo (Bửu) 

Long, Cẩm An, Vĩnh Long v.v...bị triệt hạ và hiện nay không còn 

một dấu tích. Theo sự suy đoán của chúng tôi, lúc bấy giờ chùa 

chiền rất khiêm tốn, vật liệu thô sơ chủ yếu cây gỗ và tranh tre. Chỉ 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 259 

cần một mồi lửa thì trong vòng 1 tiếng đồng hồ tất cả sẽ bị thiêu rụi 

hoàn toàn. Lại nữa, nếu như những chùa này bị tàn phá thời Pháp 

thì ít ra cũng còn có các vị cao niên am hiểu tự tích. Nếu chùa Kim 

Liên, Kim Sa, Vĩnh Long không còn những tháp mộ; Chùa Bảo 

(Bửu) Long, chùa Sắc tứ Cẩm An không lưu lại những bản kinh thì 

chắc chắn chúng ta không bao giờ biết được có những ngôi chùa 

mang tên như vậy đã từng một thời tồn tại trên đất Hội An. 

1.4. Giai đoạn triều Nguyễn (1802-1945) 

Sau khi Gia Long lên ngôi, thống nhất đất nước thì Phật giáo 

dần ổn định và phát triển. Đây là giai đoạn Phật giáo ổn định và hồi 

sinh. Lúc bấy giờ, các thiền sư thuộc thiền phái Chúc Thánh đảm 

nhận vai trò chủ đạo trong sự hoằng pháp tại Hội An. Trong giai 

đoạn này các chùa Chúc Thánh, Phước Lâm, Vạn Đức, Hải Tạng 

v.v... đều được trùng tu lại do bị chiến tranh tàn phá. Ngoài ra còn 

có một số các chùa được xây dựng mới cụ thể như sau: 

- Chùa Viên Giác do dân làng Cẩm Phô xây dựng năm Thiệu 

Trị nguyên niên, Tân Sửu (1841)(19). 

 

Bản ván khắc kinh Phổ Môn Xuất Tượng  
do Hòa thượng Chơn Nhật Quang Minh: trụ trì tổ đình Chúc Thánh  

thực hiện vào những năm 1934 

Ảnh Như Tịnh 



260 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Chùa Long Tuyền do Thiền sư Ấn Nghiêm Phổ Thoại khai 

sơn năm Kỷ Dậu (1909)(20). 

- Chùa Pháp Bảo do Hội An Nam Phật Học tỉnh Quảng Nam 

sáng lập năm Nhâm Thân (1932)(21). 

Trong giai đoạn này, chúng tôi chỉ tìm thấy được bản kinh Phổ 

Môn Xuất Tượng do thiền sư Chơn Nhật Quang Minh khắc in vào 

khoảng những năm 1930-1940 tại chùa Chúc Thánh. Phần lớn chư 

tổ chỉ khắc in các mộc bản như: Hộ Giới Điệp, Chánh Pháp Nhãn 

Tạng, Điệp Quy Y, Điệp Thế Độ và một số các mộc bản bùa chú xử 

dụng trong nghi lễ Phật giáo. 

Dưới triều Nguyễn, có một số giới đàn(22) đã được tổ chức tại 

Hội An như: Giới đàn chùa Chúc Thánh năm 1847 do Hòa thượng 

Quán Thông chủ trì và năm 1893 do Hòa thượng Chí Thành chủ trì; 

Giới đàn chùa Phước Lâm năm 1869 do Hòa thượng Huệ Quang 

chủ trì và năm 1910 do Hòa thượng Vĩnh Gia chủ trì. Như vậy, cứ 

gần khoảng 20 năm thì các thiền sư mở giới đàn một lần để tuyển 

chọn những người kế thừa sự nghiệp hoằng pháp. 

Đến những năm đầu thế kỷ 20, phong trào Chấn hưng Phật 

giáo dấy lên khắp nơi. Hội An chính là nơi các vị Thiền sư chọn đặt 

làm trụ sở của Hội An Nam Phật học. Phong trào học Phật từ đây 

lan tỏa sang khắp các huyện thị trong tỉnh Quảng Nam. 

Với 143 năm dưới 13 triều vua nhà Nguyễn, Phật giáo Hội An 

đã có các vị thiền sư tiêu biểu đảm nhiệm sự nghiệp hoằng hóa như: 

Thiền sư Pháp Ấn Quảng Độ (1739-1811): trụ trì chùa Phước 

Lâm(23); Pháp Kiêm Minh Giác (1747-1830): trụ trì chùa Phước 

Lâm; Toàn Đức Hoằng Tông(24) (1779-1843): trụ trì chùa Vạn Đức; 

Toàn Nhâm Quán Thông (1798-1883): trụ trì chùa Chúc Thánh và 

Phước Lâm; Chương Bằng Trí Tịnh (...?-1898): trụ trì chùa Hội 

Nguyên; Ấn Bổn Vĩnh Gia (1840-1918): trụ trì chùa Phước Lâm. 

Các vị thiền sư này đã có tầm ảnh hưởng rất lớn đến Phật giáo 

các tỉnh thành. Môn hạ của các Ngài hành đạo vào các tỉnh phía 

Nam và sang tận Campuchia. 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 261 

1.5. Giai đoạn chia đôi đất nước (1945-1975) 

Từ năm 1945 đến 1975, trong suốt 30 năm đất nước loạn ly từ 

phong trào cách mạng mùa thu, đến kháng chiến chống Pháp và 

chống Mỹ, Phật giáo Hội An chịu sự thịnh suy cùng dân tộc. Từ 

năm 1945 đến 1954, đa phần các chùa rơi vào sự khó khăn do bị 

thực dân Pháp kiềm chế bởi đạo dụ số 10 cũng như sự suy thoái 

kinh tế nên tự viện không có những hoạt động gì nổi bậc. Sau hiệp 

định Giơneve, từ năm 1954 đất nước chia đôi, tuy Hội An không 

còn là thương cảng trù phú nhưng lại là trụ sở của tỉnh lỵ Quảng 

Nam nên mọi sinh hoạt đều tập trung tại đây. Giai đoạn này có sự 

ra đời của Giáo hội Tăng già và Hội An Nam Phật học của các vị 

cư sĩ và tổ chức Gia Đình Phật tử ra đời nhằm mục đích giáo dục 

thanh thiếu niên. Sau pháp nạn 1963, đầu năm 1964 Giáo Hội Phật 

Giáo Việt Nam Thống Nhất ra đời thì sinh hoạt Phật giáo Hội An 

phát triển mạnh trở lại. Các trường Trung, Tiểu học Bồ Đề được 

thành lập góp phần vào sự nghiệp giáo dục tuổi trẻ. Phật học viện 

Quảng Nam ra đời tại chùa Long Tuyền nhằm mục đích đào tạo Tăng 

tài cho Quảng nam nói riêng và các tỉnh thành miền Trung nói chung. 

Trong giai đoạn này có một số giới đàn được mở như: Giới 

đàn chùa Phước Lâm năm 1962, Giới đàn chùa Long Tuyền vào các 

năm 1963, 1965, 1967, 1972 v.v...đều do Hòa thượng Thích Tôn 

Bảo chủ trì. Tuy nhiên các giới đàn này đều chỉ truyền giới Sa di và 

Thập thiện. 

 Giai đoạn này Phật giáo Nguyên Thủy và hệ phái Khất sĩ đã 

đến truyền pháp tại Hội An khiến cho ngôi nhà Phật giáo Hội An 

thêm nhiều hương sắc. Các chùa được xây dựng trong giai đoạn này 

cụ thể như sau: 

- Chùa Bảo Thắng do đạo hữu Phật tử xây dựng năm 1949. 

- Chùa Minh Giác(25) do quân nhân Phật tử xây dựng năm 1957. 



262 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

- Tịnh xá Ngọc Cẩm do Hòa thượng Thích Giác Lý khai sơn 

năm 1958. 

- Tịnh xá Ngọc Châu do Ni trưởng Thích Nữ Đức Liên(26) khai 

sơn năm 1959. 

- Chùa Long An do đạo hữu Phật tử xây dựng năm 1962 

- Chùa Long Thọ do đạo hữu Phật tử xây dựng năm 1965. 

- Chùa An Lạc do Hòa thượng Thích Hành Sơn(27) khai sơn 

năm 1966 

- Chùa Phổ Triêm do đạo hữu Phật tử xây dựng năm 1966. 

- Chùa Nam Quang do Hòa thượng Thích Giới Nghiêm khai 

sơn năm 1969. 

- Chùa Cẩm Giác do Hòa thượng Thích Long Trí khai sơn. 

- Thiền tự Bảo Châu(28) được thành lập vào năm 1970. 

- Tịnh xá Ngọc Truyền do Đại Đức Thích Giác Công khai sơn 

năm 1970. 

- Tịnh xá Ngọc Hương do chư Tăng hệ phái Khất sĩ khai sơn 

năm 1970. 

- Chùa Cẩm Thanh do đạo hữu Phật tử sáng lập năm 

- Chùa Phước An do đạo hữu Phật tử sáng lập năm 

Các vị Hòa thượng có công đóng góp cho sự phát triển của 

Phật giáo Hội An giai đoạn này gồm có: Hòa thượng Thích Phổ 

Thoại (1875-1954): khai sơn trụ trì chùa Long Tuyền; Hòa thượng 

Thích Thiện Quả (1881-1962): trụ trì chùa Chúc Thánh; Hòa 

thượng Thích Trí Minh (1904-1971): trụ trì chùa Pháp Bảo. Các 

Ngài đã chứng minh cho Hội An Nam Phật Học cũng như đảm nhận 

vai trò Hội trưởng để hướng dẫn đạo hữu Phật tử tu học. 

Đến thời Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất thì có các 

vị Hòa thượng tiếp tục lãnh đạo Phật giáo tại Hội An như: Hòa 

thượng Thích Trí Giác (1915-2005): trụ trì chùa Phước Lâm; Hòa 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 263 

thượng Thích Long Trí (1928-1998): trụ trì chùa Viên Giác; Hòa 

thượng Thích Như Vạn (1930-1980): trụ trì chùa Phước Lâm; Hòa 

thượng Thích Chơn Phát: đương kim trụ trì chùa Long Tuyền; Hòa 

thượng Thích Như Huệ: đương kim trụ trì chùa Pháp Hoa, Nam Úc. 

Chư vị Hòa thượng đã cùng nhau xây dựng Phật giáo Hội An vững 

mạnh và chi phối gần như tất cả các hoạt động Phật giáo tại tỉnh 

Quảng Nam(29). 

1.6. Giai đoạn thống nhất đất nước (1975 đến nay) 

Sau 30 tháng 4 năm 1975, đất nước Việt Nam nối liền một dãi 

từ mũi Cà Mau đến tận Móng Cái. Đi đôi với niềm vui ấy là bao nỗi 

khó khăn mà toàn dân phải gánh chịu do hậu quả chiến tranh gây 

nên, Phật giáo vẫn luôn đồng hành cộng khổ cùng dân tộc. 

Dưới thời bao cấp (1976-1986), gần như mọi hoạt động tôn 

giáo chỉ được tổ chức trong khuôn viên tự viện. Chư Tăng chủ yếu 

tham gia công tác nông thiền để đảm bảo kinh tế tự túc trong chùa. 

Sau năm 1980, Hòa thượng Thích Long Trí (bấy giờ là Thượng tọa) 

đã tổ chức an cư lại tại chùa Phước Lâm, sau đó là định kỳ hằng 

năm tại chùa Pháp Bảo cũng như phục hồi lại gia đình Phật tử Quảng 

Nam tại chùa Pháp Bảo. 

Giai đoạn này một vài tự viện được chỉnh trang như: Thượng 

tọa Thích Long Trí xây dựng Tổ đường chùa Pháp Bảo năm 1981; 

Hòa thượng Thích Trí Giác xây dựng tổ đường chùa Phước Lâm 

năm 1985. 

Sau năm 1986, tình hình chính trị xã hội chuyển biến tích cực 

trong công cuộc đổi mới, việc sinh hoạt tín ngưỡng tôn giáo thông 

thoáng hơn. Mọi hoạt động của Phật giáo ngày càng khởi sắc. Các 

chùa đều có tổ chức khóa tu Bát quan trai định kỳ. Các lễ hội Phật 

Đản, Vu Lan được tổ chức ra ngoài phạm vi tự viện. Các chùa được 

trùng tu ngày càng nhiều như Vạn Đức, Viên Giác, Tịnh xá Ngọc 

Cẩm, Hải Tạng v.v.... Gần đây, các chùa Cẩm Thanh, chùa Hội 

Nguyên được tái thiết mới lại hoàn toàn trên nền chùa cũ. 



264 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Giai đoạn này, Phật giáo Hội An tổ chức được ba giới đàn: 

năm 1982 tại chùa Pháp Bảo; năm 1985 tại chùa Long Tuyền và 

năm 1992 tại chùa Phước Lâm. Hai giới đàn năm 1982 và 1992 do 

Hòa thượng Thích Trí Giác chủ trì chỉ truyền giới Sa di và Thập 

thiện. Giới đàn năm 1985 tại chùa Long Tuyền do Hòa thượng 

Thích Chơn Phát chủ trì có truyền giới Tỳ kheo. 

Giai đoạn này các vị như: Hòa thượng Thích Như Vạn, Hòa 

thượng Thích Đồng Nghĩa, Hòa thượng Thích Hạnh Thiền được bầu 

làm Chánh đại diện Phật giáo Hội An. Hiện nay Thượng tọa Thích 

Hạnh Hoa đảm nhiệm Trưởng ban trị sự Phật giáo Hội An. 

2. Các hệ phái Phật giáo tại Hội An(30): 

Hội An tuy là một thành phố nhỏ nhưng nơi đây hiện diện đầy 

đủ các hệ phái trong ngôi nhà Phật giáo Việt Nam. Điều này chứng tỏ 

Hội An là mảnh đất hiền hòa, người dân có niềm tin vào giáo lý Phật 

đà một cách chắn chắc và tâm thức luôn rộng mở đón nhận tư tưởng 

các hệ phái Phật giáo để làm giàu cho nền văn hóa tại địa phương. 

2.1. Hệ phái Bắc Tông 

Hệ phái Bắc Tông được truyền thừa và phát triển sâu rộng tại 

Hội An từ những ngày đầu cư dân Đại Việt định cư tại đây. Gần 

400 năm truyền thừa và phát triển, đa phần sự hành đạo chỉ do chư 

Tăng Bắc Tông đảm trách. Đến những thập niên 50-60 của thế kỷ 

20 mới có sự xuất hiện của chư Ni Bắc Tông tham gia vào các công 

tác của Giáo Hội. Hiện nay tại Hội An có cả thảy 24 chùa, trong đó 

các chùa thuộc hệ Bắc Tông có 19 ngôi. Trong đó chùa do chư Tăng 

trụ trì 9 ngôi, chùa do chư Ni trụ trì 5 ngôi và chùa do Ban Hộ Tự 

quản lý 5 ngôi. 

2.2. Hệ phái Nam Tông 

Phật giáo Nam Tông hình thành và phát triển ở các nước Lào, 

Campuchia, Thái Lan v.v... từ lâu đời nhưng thực sự hình thành và 

phát triển tại Việt Nam vào năm 1957 khi Giáo Hội Tăng Già 

Nguyên Thủy được thành lập tại chùa Kỳ Viên, Sài Gòn. Đến năm 

1969, Hòa thượng Giới Nghiêm mới khai sơn chùa Nam Quang, 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 265 

nay thuộc phường Cẩm Châu, thành phố Hội An. Từ đó, Phật giáo 

Nam Tông có mặt tại Hội An. Tuy nhiên hệ phái này ít phát triển và 

chỉ duy nhất có một ngôi chùa Nam Quang mà thôi. 

2.3. Hệ phái Khất sĩ 

Hệ phái khất sĩ do Tổ sư Minh Đăng Quang sáng lập tại miền 

Nam vào những năm 1947. Hệ phái này nhanh chóng phát triển ở 

Sài Gòn cũng như lục tỉnh miền Tây Nam bộ. Từ đó, các Sư trong 

hệ phái khất sĩ đến Hội An truyền đạo vào những năm 1950. Tuy 

nhiên, mãi đến năm 1958 khi Hòa thượng Thích Giác Lý chính thức 

khai sơn Tịnh xá Ngọc Cẩm thì Hệ phái Khất sĩ định hình và phát 

triển tại Hội An. Tiếp tục các ngôi Tịnh xá Ngọc Châu, Tịnh xá 

Ngọc Hương, Tịnh xá Ngọc Truyền lần lượt ra đời để đáp ứng nhu 

cầu tu học và hoằng pháp của quý Sư.  

Hiện nay tại Hội An có tổng cộng 4 ngôi Tịnh xá, trong đó 3 

ngôi do chư Tăng trụ trì và 1 ngôi do chư Ni trụ trì. 

3. Đặc điểm các chùa tại Hội An: 

Cho đến thời điểm hiện nay (2015), Phật giáo Hội An có tổng 

cộng 24 ngôi chùa. Chúng tôi tùy theo đặc điểm, thời gian và người 

sáng lập mà phân loại ra các thể loại như sau: 

3.1. Chùa do chư Tổ sáng lập 

Ở Hội An, hiện tại có 5 ngôi chùa do Chư vị Tổ sư sáng lập. 

Đó là chùa Chúc Thánh, Chùa Vạn Đức, Chùa Phước Lâm, chùa 

Long Tuyền và chùa Hội Nguyên. Trong đó có 4 ngôi chùa mang 

tầm ảnh hưởng lớn đến sự phát triển của Phật giáo tại Hội An nói 

riêng và Quảng Nam nói chung. Chỉ có chùa Hội Nguyên vừa mới 

được tái thiết trùng tu vào năm 2014 trên nền chùa củ. 

3.2. Chùa do dân làng kiến tạo 

Các ngôi chùa do dân làng sáng lập từ lâu đời như chùa Hải 

Tạng, chùa Bửu Kim (nay là Kim Bửu), chùa Viên Giác. Ban đầu 

chùa do dân làng quản lý nhưng sau đó cúng lại cho chư Tăng để 

làm nơi sinh hoạt tín ngưỡng thuần túy Phật giáo.  



266 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Chùa Hải Tạng do dân làng Tân Hiệp thành lập và sớm có chư 

Tăng trụ trì. Tuy nhiên, tại chùa Hải Tạng chư Tăng không có sự kế 

thừa tương tục nên chúng ta chưa xác định được năm nào Chư Tăng 

trụ trì, năm nào dân làng quản lý. Từ đầu thế kỷ 20 thì chùa không 

có Chư Tăng thường trú và do Ban hộ tự quản lý.  

Chùa Bửu Kim do dân làng Kim Bồng thành lập từ thời chúa. 

Đến năm 1941 làng cúng cho Hòa thượng Phổ Thoại tại chùa Long 

Tuyền. Hòa thượng trùng tu và đổi tên thành Kim Bửu Tự cũng như 

xin Sắc tứ cho chùa. Tuy nhiên, đa phần chùa do đạo hữu Phật tử 

trông nom. Đến năm 2008, Sư cô Thích Nữ Hạnh An được thỉnh 

làm trụ trì tại đây. 

Chùa Viên Giác do dân làng Cẩm Phô xây dựng vào năm 1841 

tại địa điểm hiện nay. Dưới triều nhà Nguyễn, chùa sinh hoạt theo 

tinh thần Tam giáo đồng nguyên, theo lệ làng Tam Ngươn Tứ Quý. 

Năm 1951, dân làng cúng chùa cho Giáo Hội Tăng Già Quảng Nam 

và Hòa thượng Thích Long Trí được đề cử về trụ trì tại đây. Từ đây, 

chùa Viên Giác sinh hoạt theo hệ thống của Phật giáo. 

 

Chùa Viên Giác do dân làng Cẩm Phô  
tái thiết lập vào năm Thiệu Trị nguyên niên, Tân Sửu (1841) 

Ảnh Như Tịnh 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 267 

3.3. Chùa xây dựng trong phong trào Chấn hưng Phật giáo 

Ngoài 8 ngôi chùa đã nêu ở mục 3.1 và 3.2, còn lại 16 ngôi 

chùa và Tịnh xá đều được xây dựng trong phong trào Chấn hưng 

Phật giáo.  

Các chùa thuộc hệ Bắc tông thì cách thờ tự theo truyền thống 

Tiền Phật Hậu Tổ, hai bên thờ Bồ tát Văn Thù, Bồ tát Phổ Hiền 

hoặc là Bồ tát Quan Âm và Bồ tát Địa Tạng. 

Chùa Nam tông thì xây dựng theo kiến trúc chùa tháp của 

Campuchia. Chỉ thờ Phật Thích Ca chứ không thờ chư vị Bồ tát. 

Các Tịnh xá thì xây dựng theo kiến trúc Lục giác đặc thù của 

Hệ phái Khất sĩ. Trong chánh điện thờ Phật Thích Ca và phía sau là 

thờ Tổ sư Minh Đăng Quang. 

3.4. Chùa mang tính cách gia tộc. 

Đặc biệt tại Hội An có một ngôi chùa do tộc họ quản lý. Đó là 

ngôi chùa Thiên Đức(31) tọa lạc tại phường Tân An. Chùa do Thiền 

sư Thiệt Lương (1666-1758) là đệ tử của Thiền sư Minh Hải Pháp 

Bảo khai sơn vào năm 1728, ban đầu có tên là Phổ Tuyền am, sau 

cải là Thiên Đức Tự. Thiền sư Thiệt Lương họ Đinh, người Trung 

Quốc, trung niên mới xuất gia. Sau khi Ngài viên tịch, thân tộc có 

nhiều người làm quan có điều kiện kinh tế nên vẫn duy trì ngôi chùa 

và trùng tu nhiều lần. Những năm đầu thế kỷ 20, hậu nhân tộc Đinh 

vẫn còn có sự qua lại sinh hoạt với chư Tăng các chùa. Sau năm 

1975 gần như hoàn toàn không còn liên lạc. Mọi việc thờ cúng đều 

do con cháu ngoại tộc Đinh đảm nhận. Vì thế dân gian còn gọi là 

chùa Lư hoặc là Đinh từ đường. 

Chùa còn mang dáng dấp xưa với kết cấu nhà rường cổ Quảng 

Nam. Bảo tháp Thiền sư Thiệt Lương vẫn giữ nguyên kiến trúc từ 

thời chúa đến nay. Bảo tháp này cần nên được quan tâm bảo tồn để 

giữ được nét kiến trúc của một giai đoạn lịch sử. 



268 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

4. Sự ảnh hưởng của Phật giáo Hội An trong quá khứ và hiện tại: 

Trong suốt hơn 4 thế kỷ hình thành và phát triển tại Hội An, 

Phật giáo đã đóng góp rất nhiều cho cộng đồng người dân địa 

phương từ đời sống tinh thần cho đến các loại hình nghệ thuật. 

4.1. Đời sống tâm linh của cư dân địa phương 

Hiện tại, ở Hội An hơn 50% dân số là tín đồ, là người có tín 

ngưỡng Phật giáo. Tuy có nhiều hệ phái cùng hành đạo nhưng tư 

tưởng Tịnh Độ vẫn là tư tưởng chủ đạo của đồng bào Phật tử tại 

đây. Đa phần các chùa hằng đêm đều trì tụng kinh thuộc Tịnh Độ 

tông và niệm Phật A Di Đà. Tư tưởng này đã có từ những ngày đầu 

Phật giáo Hội An hình thành kéo dài cho đến mãi ngày nay.  

Trong vấn đề ma chay tang lễ, tín đồ Phật giáo hoặc những 

người theo tín ngưỡng ông bà vẫn chủ trương mời Thầy về làm đám 

để cầu nguyện. Trong các đội âm công, Tổng sinh thường có bài hò 

đưa linh để tiễn vong linh về cảnh Tây phương của Phật A Di Đà. 

Những đêm tối 14 hoặc 30 hằng tháng, dọc theo hai bên đường 

con phố cổ, chúng ta thấy các nhà đều có bày hương án lễ phẩm để 

cúng cô bác. Đây là một việc làm thấm nhuần tư tưởng từ bi của 

Phật giáo. Bởi lẽ theo quan niệm Phật giáo, những người chết đi mà 

chưa đầu thai hay sanh về một cảnh giới khác thì dễ dàng trở thành 

những cô hồn vất vưởng, không nơi nương tựa, không người cứu tế. 

Bổn phận người còn sống phải có tinh thần bi mẫn, hướng tâm về 

những người xấu số đó để họ được ấm lòng ở cảnh âm ty. 

4.2. Văn hoá nghệ thuật 

- Mỹ thuật kiến trúc: Sự ra đời của các chùa đã tạo nên được 

một quần thể kiến trúc các tự viện tại Hội An. Trước đây, các chùa 

Chúc Thánh, Phước Lâm đều được làm bằng gỗ theo kết cấu nhà 

rường Quảng Nam. Tuy nhiên, đa phần các chùa được trùng tu 

nhiều lần nên không giữ được những kiến trúc ban đầu. Chùa Phước 

Lâm làm lại hoàn toàn bằng xi măng vào năm 1964. Chùa Chúc 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 269 

Thánh mới trùng tu lại vào năm 2009, tuy không giữ được nguyên 

vẹn tổng thể như xưa nhưng kiến thiết lại bằng gỗ theo lối chồng 

rường cổ điển đặc trưng của Hội An. Đặc biệt tại Hội An, chùa Hải 

Tạng tại xã Tân Hiệp vẫn còn giữ được nguyên trạng kiến trúc thời 

Tự Đức.  

Có thể tại Hội An do 

điều kiện kinh tế còn nhiều 

khó khăn nên chưa có một 

ngôi chùa nào được xây dựng 

mang đậm nét văn hóa nghệ 

thuật. 

- Văn hóa lễ hội: Một 

năm Phật giáo có 4 ngày lễ 

chính như: Lễ Cầu an rằm 

tháng Giêng, Lễ Phật Đản vào 

rằm tháng 4, Lễ Vu Lan rằm 

tháng 7 và lễ Phật thành đạo 

mồng 8 tháng chạp. Tuy 

nhiên, tại Hội An chỉ có lễ 

Phật Đản là các chùa tổ chức 

tương đối quy mô mang tính 

cách lễ hội, các lễ còn lại cũng 

đơn giản. Gần đây có chùa còn 

tổ chức hoa đăng nhân vía Phật A Di Đà 17 tháng 11 âm lịch cũng 

như Phật giáo Hội An kết hợp với nhà nước tổ chức lễ cài hoa hồng 

hiếu hạnh trong mùa Vu Lan. 

Đồng thời, tùy theo đặc thù của từng hệ phái mà các chùa tổ 

chức những lễ riêng của mình. Các chùa theo hệ Bắc tông như Chúc 

Thánh, Phước Lâm, Vạn Đức, Long Tuyền, Viên Giác, An Lạc, Bảo 

Thắng hằng năm đều tổ chức kỵ tổ khai sơn hoặc Thầy tổ của mình. 

Duy chỉ có lễ kỵ tổ Minh Hải Pháp Bảo tại chùa Chúc Thánh cứ 3 

Quả chuông Cẩm Lý Tự được đúc  
vào năm Gia Long năm thứ 13,  

Giáp Tuất (1814), hiện được trân 
tàng tại chùa Viên Giác 

Ảnh Như Tịnh 



270 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

năm tổ chức lớn một lần để chư Tăng Ni trong thiền phái Chúc 

Thánh tưởng niệm chư vị lịch đại tổ sư. Ngoài ra hằng năm Tịnh xá 

Ngọc Cẩm đều tổ chức tưởng niệm Tổ sư Minh Đăng Quang vắng 

bóng vào ngày mồng 1 tháng 2 âm lịch. Chùa Nam Quang hằng năm 

tổ chức Khóa tu gieo duyên cho Phật tử vào rằm tháng 2 âm lịch 

cũng như lễ dâng y Kathina vào ngày 18 tháng 10 âm lịch. 

Nhìn chung đa phần các ngày lễ lớn của Phật giáo hoặc các 

ngày lễ đặc trưng theo từng hệ phái tại các chùa Hội An chưa có 

một lễ nào được tổ chức một cách quy mô mang dáng dấp lễ hội 

quốc gia. Phần lớn các chùa đều tổ chức một cách trầm mặc, mang 

nặng tính tâm linh hơn là phô trương hình thức lễ hội bên ngoài. 

Đây cũng là điểm đặc biệt của Phật giáo Hội An. 

4.3. Ảnh hưởng đến sự phát triển của Phật giáo các địa 

phương trong và ngoài nước. 

Hội An là chiếc nôi của dòng thiền Lâm Tế Chúc Thánh. 

Chính từ đây, chư Tăng của thiền phái này đã đi đến các tỉnh miền 

Trung, miền Nam hành đạo và hiện nay có mặt tại các nước Châu 

Âu và Mỹ quốc. Thiền phái Chúc Thánh có một vị trí quan trọng 

đặc biệt trong lịch sử phát triển Phật giáo Việt Nam với tinh thần hộ 

quốc an dân. Chính vì thế, Phật giáo Hội An trước đây có sự ảnh 

hưởng rất lớn đến Phật giáo các tỉnh thành. 

Trước năm 1975, Hội An là trung tâm hành chính của tỉnh lỵ 

Quảng Nam. Vì thế, chùa Pháp Bảo (tức chùa Tỉnh hội trước đây) 

là trung tâm sinh hoạt của Phật giáo Quảng Nam(32). Vì thế, đa phần 

chư Tăng lãnh đạo Phật giáo Quảng Nam đều trụ tại Hội An và các 

Ngài đi về các huyện thị trong tỉnh để điều hành Phật sự. Sau năm 

1975, khi sáp nhập ba đơn vị: Thị xã Đà Nẵng, tỉnh Quảng Nam, 

tỉnh Quảng Tín thành tỉnh Quảng Nam Đà Nẵng thì Hội An vẫn là 

trung tâm điều hành Phật sự tại khu 2 (bao gồm các huyện thị: Hội 

An, Điện Bàn, Duy Xuyên, Quế Sơn và Đại Lộc). Đến năm 1997, 

tách tỉnh Quảng Nam Đà Nẵng thành tỉnh Quảng Nam và thành phố 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 271 

Đà Nẵng. Trụ sở Phật giáo tỉnh Quảng Nam đặc tại chùa Đạo 

Nguyên, Thành phố Tam Kỳ. Đồng thời tại các huyện thị chư Tăng 

Ni đều đầy đủ nhân sự để điều hành Phật sự nên tầm ảnh hưởng của 

Phật giáo Hội An không còn nữa. Tuy nhiên, nhìn về quá khứ và 

trong tâm khảm của người con Phật xứ Quảng thì Hội An vẫn là 

chiếc nôi của Phật giáo tỉnh Quảng Nam. Về mặt hành chánh thì 

tầm ảnh hưởng của Phật giáo Hội An không còn lan rộng nhưng về 

mặt tâm linh thì Hội An vẫn có chỗ dựa tinh thần cho Tăng Ni và 

tín đồ Phật giáo Quảng Nam. 

C. Kết luận: 

Phật giáo Hội An có một quá trình du nhập, hình thành và phát 

triển trên 4 thế kỷ. Trong ngần ấy thời gian, Phật giáo đã ăn sâu vào 

trong đời sống tâm linh của người dân nơi đây. Dù rằng Phật giáo 

có những lúc thăng trầm, có những lúc nhiễu nhương nhưng mạch 

ngầm tâm linh vẫn không bao giờ dứt. Trong quá khứ, Phật giáo 

Hội An đóng vai trò chủ đạo trong sự phát triển của Phật giáo ở các 

huyện thị lân cận. Không những thế, Phật giáo Hội An mà tiêu biểu 

là dòng thiền Lâm Tế Chúc Thánh có sự ảnh hưởng rất lớn đến các 

tỉnh thành. 

Nhờ thấm nhuần tư tưởng từ bi của Phật giáo cộng với nền 

tảng văn hiến của dân tộc nên người dân Hội An trước đây có một 

đời sống thuần hậu chất phác. Từ phong cách sống cho đến những 

giá trị đạo đức nhân bản, những thuần phong mỹ tục là yếu tố quan 

trọng để Unessco công nhận Hội An là di sản văn hóa thế giới. 

Để bảo tồn và phát huy những giá trị văn hóa của tiền nhân, 

các thế hệ kế thừa cần quan tâm những vấn đề như sau: 

- Về việc kiến tạo tự viện: nên cố gắng phục dựng lại những 

kiến trúc cổ kính đặc thù của Quảng Nam. Ngày hôm nay, có sự 

giao thoa giữa các làng nghề với nhau nên những đường nét kiến 

trúc từ chạm gỗ cho đến đắp vẽ xi măng dễ bị lai căn. Bởi lẽ mỗi 

vùng miền đều có một những nét văn hóa riêng biệt. Nếu không 



272 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

nắm rõ thì cũng ta dễ dàng đánh mất bản chất văn hóa đặc thù vùng 

Quảng Nam mà tiền nhân chúng ta đã xây dựng. 

- Về vấn đề sinh hoạt tâm linh: Đáp ứng nhu cầu tín ngưỡng 

của đại đa số quần chúng là việc mà các tự viện phải làm và cần 

làm. Bởi lẽ qua con đường này, đạo Phật dễ dàng đi đến mọi tầng 

lớp nhân dân. Tuy nhiên, ngày hôm nay nhiều lễ nghi đã bị biến 

dạng nhất là trong việc cử hành tang lễ cho người quá cố. Chúng tôi 

nhận thấy đa phần tang lễ giờ có sự xuất hiện của các đội kèn tây 

làm không khí thêm huyên náo, mất đi vẻ tôn nghiêm của những 

nghi thức cổ truyền. Vì thế, các vị tu sĩ Phật giáo cần phải có phương 

thức như thế nào để phù hợp để lễ nghi được trang nghiêm, giữ đúng 

bản chất của truyền thống Á Đông. 

 

Chú thích: 

[1]. Nay thuộc phường Tân An, thành phố Hội An. 

[2]. Nay thuộc thôn Bến Trễ, xã Cẩm Hà, thành phố Hội An. 

[3]. Nay thuộc thôn Cửa Suối, xã Cẩm Hà, thành phố Hội An. 

[4]. Nay thuộc xã Cẩm Kim, thành phố Hội An. 

[5]. Tương truyền vị Tổ khai sơn chùa Kim Liên là đệ tử ngài Minh Lượng Thành 

Đẳng. Trước đây tháp mộ Ngài và tháp Tăng chúng nằm tại phường Sơn Phong 

(gần miếu Ông Cọp) nên có thể chùa ở khu vực này. Ngày nay, tháp mộ Ngài 

được cải táng về trong khuôn viên Tổ đình Chúc Thánh. Văn bia trên mộ tháp 

chỉ ghi vỏn vẹn mấy chữ “Kim Liên Tự Khai Sơn Lão Hòa Thượng Tháp”. Chính 

lối ghi vắn tắt này khiến cho người đời sau không rõ pháp danh và pháp hiệu của 

Ngài. 

[6]. Mộ tháp ngài còn nằm ở ấp Trảng Sỏi, phường Thanh Hà. Có thể chùa được tạo 

dựng tại nơi đây. 

[7]. Nay thuộc xã Cẩm Kim, thành phố Hội An. 

[8]. Nay thuộc xã Tân Hiệp, thành phố Hội An. 

[9]. Chùa đã bị mất tích, theo văn bản thì chùa nằm trong địa phận xã Cẩm Phô thời 

ấy, nay là phường Cẩm Phô. 

[10]. Chùa đã bị mất tích, theo văn bản thì chùa nằm trong địa phận xã Cẩm Phô thời 

ấy, nay là phường Cẩm Phô 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 273 

[11]. Không rõ chùa nằm ở khu vực nào. Tuy nhiên, bảo tháp của ngài Trường Viễn 

được lập bên cạnh tháp ngài Phật Thiền Hoa Nghiêm tại ấp Trảng Sỏi, phường 

Thanh Hà. Vì ngài Trường Viễn và Phật Thiền là hai anh em ruột. 
[12]. Chùa hiện tại nằm tại phường Tân An nhưng giờ chỉ mang tính cách chùa của 

gia tộc họ Đinh, tên dân gian gọi là chùa Lư 
[13]. Nằm trong khu vực phường Minh An, có thể là tiền thân của Minh Hương Phật 

tự ngày nay. 

[14]. Mộc bản hiện còn lưu tại chùa Phước Lâm, xã Cẩm Hà, thành phố Hội An 

[15]. Chùa này đã bị mất tích. Tháp mộ ngài nằm trong nhà dân tại tỉnh Hải Dương. 

[16]. Ngoài khai sơn chùa Vạn Đức ở Hội An, thiền sư Minh Lượng Thành Đẳng còn 

khai sơn chùa Phổ Bảo tại Bình Định (không phải chùa Phổ Bảo hiện nay do 

thiền sư Toàn Ý Phổ Huệ khai sơn). Tuy nhiên, chúng tôi vẫn tồn nghi về việc 

có phải thiền sư Minh Lượng Thành Đẳng có phải là người khai sơn chùa Vạn 

Đức hay không? Bởi lẽ tuổi đời Ngài nhỏ hơn Thiền sư Minh Hải Pháp Bảo đến 

16 tuổi. Nếu ngài Minh Lượng muốn khai sơn chùa Vạn Đức thì lúc đó Ngài ít 

nhất là 25 tuổi theo tinh thần Phật giáo, có nghĩa là phải khoảng từ năm 1710 trở 

lên. Vấn đề này cần đặt lại và tìm nguồn tư liệu để làm sáng tỏ. 

[17]. Những Người Bạn Cố Đô Huế, tập 2, tr 280, nxb Thuận Hóa 1997 

[18]. Những Người Bạn Cố Đô Huế, tập 2, tr 280, nxb Thuận Hóa 1997 

[19]. Nguyên thủy chùa có tên là Cẩm Lý tự nằm tại thôn Xuyên Trung, xã Cẩm Phô 

(nay thuộc phường Cẩm Nam). Do bị thiên tài sạt lở nên chùa dời về vị trí hiện 

nay và cải lại là Viên Giác Tự. 

[20]. Nay thuộc phường Thanh Hà, thành phố Hội An. 

[21]. Nay thuộc phường Minh An, thành phố Hội An. 

[22]. Đây chỉ là con số mà chúng tôi có được tư liệu. Theo chúng tôi nghĩ rất còn nhiều 

giới đàn được mở tại Hội An nhưng không còn sử liệu ghi lại. 

[23]. Về sau, Ngài về quê nhà trụ trì chùa Viên Tông (nay là chùa Diệu Giác) Thị trấn 

Châu Ổ, huyện Bình Sơn, tỉnh Quảng Ngãi và viên tịch tại đây. 

[24]. Sau cấn tên húy vua Thiệu Trị nên ghi lại là Hoằng Tuyên. 

[25]. Ban đầu chùa có tên là Cẩm Hà tự. Đến năm 2004, thượng tọa Thích Hạnh Nhẫn 

lấy đạo hiệu Minh Giác của tổ Pháp Kiêm đổi lại tên chùa là Minh Giác Tự. 

[26]. Thực ra chùa do Giáo Hội Khất Sĩ đứng xây dựng nhưng Ni trưởng Đức Liên là 

người trực tiếp chỉ đạo nên chúng tôi để Ni trưởng là người khai sơn. 

[27]. Chùa do GHPGVNTN tỉnh Quảng Nam lập để có nơi cho đồng bào tỵ nạn trại 

Thanh Đông quy ngưỡng tu học. Tuy nhiên Hòa thượng Thích Hành Sơn là người 

trực tiếp đứng xây dựng và trụ trì đầu tiên nên xem Hòa thượng là vị Tổ khai sơn. 

[28]. Nguyên đây là nền của đình làng Đế Võng. Năm 1970, Đại Đức Thích Như Huệ 

trụ trì chùa Pháp Bảo mua lại đặt tên là Tịnh thất Đế Châu. Đến năm 1977, Đại 



274 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Đức chuyển nhượng lại cho nhị vị Sư bà chùa Bảo Thắng và hai Sư bà đổi lại là 

Tịnh Thất Bảo Châu. Đến năm 2000 Ni sư Thích Nữ Giải Thiện về trụ trì và đổi 

tên lại là Thiền Tự Bảo Châu. 

[29]. Bao gồm 5 huyện thị: Hội An, Điện Bàn, Quế Sơn, Duy Xuyên và Đại Lộc. 

[30]. Ở nơi đây, chúng tôi chỉ ghi lại các hệ phái chính thức nằm trong tổ chức của 

Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam hiện tại. 

[31]. Sở dĩ chúng tôi không đưa chùa Thiên Đức vào hệ thống các chùa Hội An vì 

chùa giờ do Gia tộc quản lý, không có Tăng Ni tu hành cũng như tín đồ đến sinh 

hoạt lễ bái. 

[32]. Chúng tôi chỉ tính 5 huyện thị Quảng Nam trước đây: Hội An, Điện Bàn, Duy 

Xuyên, Quế Sơn, Đại Lộc. 

  

  



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 275 

Tài liệu tham khảo 

1. Văn bản chữ Việt: 

 Phan Du, Quảng Nam qua các thời đại, NXB Thời Mới, 1974. 

 Lê Quý Đôn, Phủ biên tạp lục, NXB Khoa học xã hội, 1977. 

 Phan Khoang, Việt sử xứ Đàng Trong, NXB Văn Học, 2001. 

 Hồ Ngận, Quảng Nam xưa và nay (Di cảo), NXB Thanh Niên, 2004. 

 Nguyễn Khắc Thuần, Đại cương lịch sử cổ trung đại Việt Nam. 

 Nguyễn Khắc Thuần, Đại cương lịch sử văn hóa Việt Nam. 

 Thích Đại Sán, Hải ngoại ký sự, Sử liệu nước Đại Việt thế kỷ XVIII, nhà in viện 

Đại học Huế, 1963. 

 Li Tana, Xứ Đàng Trong, NXB Trẻ, 1999 

 Lê Mạnh Thát, Toàn Tập Minh Châu Hương Hải, NXB TP.Hồ Chí Minh, 2000. 

 Thích Như Tịnh, Hành Trạng Chư Thiền Đức Xứ Quảng, NXB Tôn Giáo, 2008. 

 Thích Như Tịnh, Lịch Sử Truyền Thừa Thiền Phái Lâm Tế Chúc Thánh, NXB 

Phương Đông, 2009. 

 Chơn Phát, Lịch sử Phật giáo Việt Nam, giáo tài lưu hành nội bộ, 1998. 

 Thích Chơn Phát, Sử liệu Danh tăng – Tự viện – Thắng cảnh Phật giáo Quảng 

Nam, Phật học viện Quảng Nam ấn hành, 1970. 

 Nguyễn Quyết Thắng, Quảng Nam Đất Nước và Nhân vật, NXB Văn hoá thông 

tin, 2001. 

 Thích Như Tịnh, Lược sử Phật giáo và những ngôi chùa tại Hội An, cảo bản. 

 Đặng Như Tùng dịch, Những người bạn cố đô Huế, nxb Thuận hóa 1997 

2. Văn bản chữ Hán: 

 Sa Di Luật Nghi Yếu Lược Tăng Chú (1 quyển), do Thiền sư Minh Hải Đắc Trí 

khắc in tại chùa Chúc Thánh, vào năm Vĩnh Khánh thứ 4, Nhâm Tý (1732) 

 Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh do Thiền sư Thiệt Đàm Chánh Luân 

khắc in tại chùa Long Bàn, vào năm Vĩnh Khánh thứ 4, Nhâm Tý (1732). 

 Long Thơ Tịnh Độ (bộ 2 quyển) do Thiền sư Thiệt Uyên Chí Bảo khắc in tại 

chùa Hội Nguyên, vào năm Cảnh Hưng thứ 7, Bính Dần (1746). 

 Đại Bi Xuất Tượng Đà La Ni Kinh do Thiền sư Đại Hưng Trường Long khắc in 

tại chùa Vạn Đức, vào năm Cảnh Hưng thứ 25, Giáp Thân (1764) dưới sự chứng 

minh của Hòa thượng Phổ Triêm. 

 Không Môn Nhật Dụng Tổng Tập Yếu (2 quyển) do Thiền sư Đại Tri khắc in tại 

chùa Bảo (Bửu) Long, vào năm Cảnh Hưng thứ 30, Kỷ Sửu (1769). 

 Đại Khoa Du Già (1 quyển) do Thiền sư Đại Quảng Trí Quang khắc in tại chùa 

Sắc tứ Cẩm An, vào năm Cảnh Hưng thứ 32, Tân Mão 1771. 

 Thiền Môn Nhật Tụng, bản in vào năm Dân Quốc thứ 22, Quý Dậu (1933) tại 

phủ Thường Châu, tỉnh Giang Tô, Trung Quốc. 

 



276 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

 

Mục lục 
 

 

 Lời giới thiệu ............................................................................ 3 

 Lời nói đầu ............................................................................... 7 

 Bổ chính sử liệu về thiền sư Minh Hải Pháp Bảo .................... 9 

 Sử liệu mới về thiền sư Toàn Nhâm Quán Thông ................. 18 

 Sử liệu mới về pháp sư Toàn Nhật Quang Đài ...................... 30 

 Khảo sát các dòng kệ truyền thừa thuộc thiền phái Lâm Tế trên 

đất Quảng Bình ....................................................................... 47 

 Lịch đại tổ sư trú trì chùa Quốc Ân ........................................ 63 

 Danh tăng núi Ngũ Hành ........................................................ 84 

 Về hai văn bản Ma Nhai thời Đồng Khánh tại động Huyền 

Không ................................................................................... 105 

 Ván khắc phái quy y, điệp thế độ, hộ giới điệp & pháp quyển 

tại Quảng Nam...................................................................... 117 

 Truyền thừa thiền phái liễu quán tại Quảng Nam - Đà 

Nẵng ..................................................................................... 129 

 Dấu ấn thiền phái Liễu Quán trong dòng chảy phật giáo Đại Lộc

 .............................................................................................. 147 

 Sử liệu về Trường Hương và Đại Giới Đàn năm 1928 tại chùa 

Từ Vân - Đà Nẵng ................................................................ 160 

 Kệ phái truyền thừa & giới đàn phật giáo Quảng Ngãi........ 184 

 Thiền phái Lâm Tế Chúc Thánh tại tỉnh Bình Định ............ 204 

 Sự du nhập của phật giáo vào Hội An thời các chúa 

Nguyễn ................................................................................. 227 

 Phật giáo ở Hội An ............................................................... 254 

 

 

 



T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  ● 277 

 

 
 

Văn bia trùng tu chùa Viên Giác, Hội An  
do Phó bảng Nguyễn Tường Vĩnh soạn năm Nhâm Dần (1842) 



278 ● T Ì M  L Ạ I  D Ấ U  X Ư A  

Tìm lại dấu xưa 
 

Thích Như Tịnh 
 
 
 
 
 
 
 
 

NHÀ XUẤT BẢN ĐÀ NẴNG 
Lô 103 - Đường 30 Tháng 4 - P. Hòa Cường Bắc - TP. Đà Nẵng 

ĐT: 0236 3797814 - 3797823 Fax: 0236 3797875 
www.nxbdanang.vn 

 
 
 
 
 

Chịu trách nhiệm xuất bản: 
Giám đốc: NGUYỄN THÀNH 

Chịu trách nhiệm nội dung: 
Tổng biên tập: NGUYỄN KIM HUY  

 
 
 
 
 
 
 
 

 

Liên kết xuất bản: Thích Như Tịnh - Chùa Viên Giác 
Địa chỉ: 48/6 Hùng Vương- Thành phố Hội An - Quảng Nam 

 
 
 
 
 

In 1.000  cuốn khổ 16 x 24 cm. In tại Công ty TNHH In ấn - QC&TM Thành Tín 
Địa chỉ: 12 Nguyễn Phi Khanh, Phường Thạc Gián, Quận Thanh Khê, TP. Đà Nẵng 

Giấy ĐKXB        -         /CXBIPH/         -          /ĐaN cấp ngày    /     / 2021 
Giấy QĐXB        -         /QĐ-ĐaN Nhà xuất bản Đà Nẵng cấp ngày     /     / 2021 

Mã ISBN:                       . In xong và nộp lưu chiếu tháng        /2021 


